


Ediciones Corporación Universitaria Reformada.
Todos los derechos reservados. Se permite la reproducción total o parcial de este 
libro incluido el diseño de la cubierta siempre y cuando se cite a los autores y al 
sello editorial.

Diagramación e impresión
Isabel Paramo – Carolina Chaves

Dialogo Intereclesial por la Paz-Dipaz.
Carrera 18 No. 39 A – 68. Bogotá, Colombia
https://dipazcolombia.org

Libro publicado con apoyo de:
ACT Iglesia Sueca.
Federación Luterana Mundial-Programa Colombia-Venezuela.
Qonakuy. Universidades Protestantes y Evangélicas de Iberoamérica.

Pablo Moreno, Daniel Zambrano, Milton Mejía, 2023 
Iglesias Protestantes-evangélicas en la construcción de la paz en Colombia.
Ediciones Corporación Universitaria Reformada. Barranquilla
143 páginas y 170mm X 240mm
Incluye referencias bibliográficas
ISBN Libro Físico: 978-958-52931-7-5
ISBN Libro Digital: 978-958-52931-8-2 



Iglesias Protestantes- 
evangélicas en la construcción 

de la paz en 
Colombia

Aportes a la Comisión de 
Esclarecimiento de la Verdad, la 

Reparación y la No-repetición 





Iglesias Protestantes- 
evangélicas en la construcción 

de la paz en 
Colombia

Aportes a la Comisión de 
Esclarecimiento de la Verdad, la 

Reparación y la No-repetición 



Pablo Moreno, Daniel Zambrano
y Milton Mejía



ÍNDICE

Prólogo   	                                                                                             1
Presentación	                                                                                4
Introducción	                                                                                 6
¿Quiénes son los protestantes en Colombia?	                           6
Enfoque teórico del estudio	                                                 6
Tipologías del protestantismo	                                                 9

Capítulo 1	                                                                                14
Minorías religiosas activas en medio de la violencia 
1958-1970	                                                                                 14
La “violencia” en Colombia como trasfondo de la memoria 
histórica de los evangélicos	                                                16
Los datos sobre los evangélicos en medio de la violencia	      18
Historia de un caso: la unión misionera evangélica	                 25
Conclusión	                                                                                 40
Fuentes primarias	                                                                       42
Fuentes orales	                                                                      42
Sitios web	                                                                                  42
Bibliografía	                                                                                 42

Capítulo 2	                                                                                 46
Avances y retrocesos: evangélicos en tiempos de zozobra 
del conflicto armado 1970-1991	                                                 46
Las dinámicas de la iglesia en un periodo de violencias         	     47
Evangélicos y los tipos de violencia	                                      52
Progresos: evangélicos en medio de una violencia 
estructural                                                                                     52
Retrocesos: evangélicos y la incertidumbre de la 
violencia corporal                                                                         58
Conclusión	                                                                                 69
Fuentes primarias                                                                         70
Bibliografía	                                                                                 70



Capítulo 3	                                                                                 75
Los evangélicos, participación política y construcción 
de paz 1990-2016	                                                                      75
La irrupción en lo político	                                                            76
La experiencia de la participación política	                            77
Los evangélicos y la búsqueda de la paz	                           84
Iglesias y víctimas del conflicto	                                                 94
Conclusión	                                                                                 105
Fuentes primarias	                                                                       107
Fuentes orales                                                                              107
Sitios web	                                                                                  107
Tesis                                                                                              108
Bibliografía	                                                                                108

Apéndice	                                                                                 109
Un testimonio eclesial por la paz contribución 
presbiteriana a la paz en colombia	                                      109
Llegada de la tradición presbiteriana a Colombia	                109
Iglesia que vive el evangelio desde la perspectiva 
protestante	                                                                                 111
Fortalecimiento del trabajo por la paz	                                     120
Programa de acompañamiento presbiteriano para la paz	     126
Programa ecuménico de acompañamiento para la paz 
en Colombia (PEAC)	                                                           128
Diálogo intereclesial por la paz en Colombia-DIPAZ	                 129
Comisión de paz de la iglesia presbiteriana de Colombia	       130
Desafíos para seguir aportando en la construcción de paz          132
Bibliografía	                                                                                 134



1

PRÓLOGO

Este texto es el resultado de la decisión del Diálogo Intereclesial 
por la Paz (DIPAZ) de hacer un aporte a la Comisión de Esclareci-
miento de la Verdad, la Reparación y la No Repetición, organismo 
resultante del Acuerdo de Paz entre el Gobierno colombiano y las 
Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia (FARC) firmado en 
noviembre de 2016. Esta comisión presentó su informe el 28 de junio 
de 2022, donde cumple con su mandato de dilucidar los patrones y la 
persistencia del conflicto armado y reconocer y dignificar a las vícti-
mas en el país y en el exilio que sufrieron sus consecuencias. El infor-
me se encuentra en el siguiente enlace: www.comisiondelaverdad.co

Dado que en el informe se incluye muy poco del aporte que Dipaz 
hizo estamos publicando el documento que entregamos a la Comi-
sión. En este trabajo hay una combinación de historia con memoria, 
por una parte, presentamos algunas interpretaciones sobre el rol de 
las iglesias en los inicios del conflicto colombiano durante el período 
generalmente conocido como “La Violencia” y por otra parte hemos 
construido un texto con base en la memoria colectiva de actores del 
conflicto desde la orilla de las iglesias evangélicas en los años 1990s.

Este trabajo no es exhaustivo sino más bien parcial, debido a la 
imposibilidad técnica para encontrar un mayor número de casos de 
afectación de las iglesias evangélicas por los actores armados duran-
te el conflicto. Sin embargo, se ha enmarcado el relato en el marco de 
todo el período definido por la Comisión de la Verdad para identificar 
patrones que pudieran ser identificados por su permanencia en la lar-
ga duración.

Una de las conclusiones de este ejercicio investigativo consiste 
en confirmar la continuidad de la presencia de las iglesias evangéli-
cas en la sociedad colombiana durante todo el período seleccionado, 
al mismo tiempo se evidenció que estas no han sido indiferentes ni 
pasaron desapercibidas delante los actores armados porque se com-
portaron solidariamente con las víctimas sin tener en cuenta su opción 
política. Es muy probable que algunos miembros de estas iglesias 



2

tuvieron por momentos actitudes ambivalentes frente a los actores del 
conflicto, quizá por el instinto de asegurar su vida, pero en medio del 
relato recogido en las memorias compartidas por los y las entrevista-
dos(as) se pudo evidenciar que las iglesias protagonizaron acciones 
de construcción y reconstrucción de comunidades profundamente 
resquebrajadas por el conflicto armado interno.

En este trabajo se consideró a las iglesias evangélicas como par-
te del contexto religioso colombiano en el que nos interesó compren-
der su rol social y político como lo utilizó Jean Pierre Bastian en sus 
estudios sobre el protestantismo en México, siendo minorías dentro 
del campo religioso, concepto de Pierre Bourdieau, pero activas social 
y políticamente.

Siguiendo el período definido, este trabajo se divide en tres par-
tes, entre 1958-1970 en el que se analiza la historia de la participación 
de los evangélicos en La Violencia tomando en cuenta los estudios 
de Goff y Libreros que ensayaron la comprensión de este hecho con 
la hipótesis de “la persecución religiosa” y la de “intolerancia política 
hacia lo evangélicos” respectivamente.

En el segundo período entre 1971-1989 se analiza el cambio del 
conflicto armado con el surgimiento de las guerrillas durante la déca-
da del 60 y 70 y el rol de las iglesias especialmente en zonas rurales, 
además se presentan las opciones adoptadas por las iglesias frente a 
la participación política en este período, por ejemplo: el papel del Con-
sejo Evangélico de Colombia, la opción de iglesias pentecostales y la 
de expresiones autónomas de iglesias como el colectivo “La Rosca” y 
su compromiso social y político.

El tercer período entre 1990-2016 se presentan relatos desde la 
memoria colectiva de actores religiosos sobre la afectación de estas 
iglesias por parte de actores armados legales e ilegales. Aquí hay una 
mirada de iglesias como la presbiteriana en zonas rurales, iglesias en 
las ciudades y su relación con la política. Este período también per-
mite identificar las opciones de las iglesias frente a los diálogos por la 
paz entre gobierno y grupos armados, evidenciando una politización 



3

de la perspectiva sobre la paz debido a los compromisos políticos 
adoptados por un sector de las iglesias, por otro lado, se describe la 
opción de las iglesias y ongs por la construcción de paz, valorando 
sus logros y desafíos.

Agradecemos al Diálogo eclesial por la paz (DIPAZ) por el apoyo 
y respaldo con todo el equipo de facilitadores y miembros de esta pla-
taforma, quienes aportaron con diferentes insumos e información para 
la construcción de este reporte sobre el rol de las iglesias. Este agra-
decimiento se extiende al Mag. Daniel Zambrano, profesor de la Uni-
bautista quien apoyó en la elaboración de la segunda parte del trabajo 
y al Rev. Milton Mejía quien aportó un documento testimonial sobre la 
iglesia presbiteriana de gran utilidad para seguir profundizando en su

análisis.

Pablo Moreno
Rector de la UniBautista



4

PRESENTACIÓN

Este texto es el resultado de la intención del Diálogo Intereclesial 
por la Paz (DIPAZ) de hacer un aporte a la Comisión de Esclareci-
miento de la Verdad, la Reparación y la No-repetición, organismo re-
sultado del Acuerdo de paz entre el Gobierno Colombiano y las Fuer-
zas Armadas Revolucionarias de Colombia (FARC).

Este trabajo ha sido escrito por Pablo Moreno, con el apoyo de 
Daniel Zambrano (capítulo 2) y el Apéndice por Milton Mejía, vincu-
lados a la iglesia evangélica y al DIPAZ, con el objetivo de presentar 
una visión histórica del rol de las iglesias evangélicas, basada en tes-
timonios de la memoria histórica de algunos de los actores en medio 
del conflicto armado colombiano, durante el período 1958- 2016.

A este trabajo han contribuido muchas personas, entre las cuales 
se reconoce el trabajo de la secretaria técnica de DIPAZ, Mónica Roa, 
las direcciones nacionales de DIPAZ, Jenny Neme de Incidencia y 
Jhon Hernández de Reconciliación, quienes a su vez se apoyaron en 
los equipos regionales para hacer una exploración bibliográfica y en-
trevistas orales a líderes religiosos que podrían aportar a este trabajo.

Este es un texto de historia, por eso su ambición de cubrir el pe-
ríodo completo que la Comisión de Esclarecimiento de la Verdad pro-
puso para su trabajo. El documento consta de una pequeña introduc-
ción para orientar a los lectores sobre quiénes son los evangélicos, 
porqué los llamaron inicialmente protestantes y quiénes son los pen-
tecostales lo los neopentecostales.

Seguidamente se presentan los tres capítulos, el primero que in-
cluye la década posterior a la Violencia y su impacto en las iglesias 
evangélicas; el segundo, que abarca dos décadas en las que los evan-
gélicos lograron cierto desarrollo y toma de conciencia sobre quiénes 
eran y cuál su lugar en este país; el tercero, que describe y analiza el 
rol de los evangélicos después de la Constituyente de 1991,su rol en 
la política y su actitud hacia la paz.



5

En cada capítulo hay unas breves conclusiones que proponen 
algunos temas sobre los cuáles habría que seguir trabajando en el 
futuro, eso deja abiertas las posibilidades de seguir explorando y con 
considerar que esta sea una verdad absoluta e inamovible, sin embar-
go, refleja una verdad moral que los evangélicos necesitan reconocer 
y que otros puedan conocer para que juntos podamos reflexionarla y 
reelaborarla continuamente.



6

INTRODUCCIÓN

¿QUIÉNES SON LOS 
PROTESTANTES EN COLOMBIA?

 
Es importante clasificar un grupo de 

iglesias tan diverso, al mismo tiempo des-
crito con diferentes términos. Por ejemplo, 
“protestante” fue usado en el siglo XIX y  
hasta mediados del siglo XX de manera 
despectiva. El término “evangélico” fue usa-
do por los mismos protestantes, pero entre ellos mismos había una 
diferencia la usar “protestante” y “evangélico”. Finalmente, “pentecos-
tal”, “neo-pentecostal” o “carismático” puede ser usado como sinóni-
mos en algunos casos, pero marcando una diferencia con “protes-
tantes” y “evangélicos”; sin embargo, hoy es común que se utilice el 
término “cristiano” para distinguirse de los católicos e incluir todos los 
demás términos. Por esta razón consideramos necesario utilizar las 
tipologías que al clasificar grupos que son actores en un campo como 
el religioso, nos puede permitir una mejor comprensión.

ENFOQUE TEÓRICO DEL ESTUDIO

En este estudio se presenta el protestantismo en Colombia como 
parte del campo religioso procurando destacar su impacto social y 
político a través de la identificación de sus acciones, que inspiradas 
en las creencias intentaron subvertir el orden establecido. El propósito 
no es el estudio de la religión en sí, sino más bien de lo religioso en 
relación con lo social y lo político y como estos influyen en lo religioso 
en un contexto determinado. Para este propósito se han tomado en 
cuenta los estudios realizados por Jean Pierre Bastian1 en el caso 

1 Son varios los trabajos de este autor, pero el más sugerente en torno al tema es 
Jean Pierre Bastian, Los disidentes, sociedades protestantes y revolución en Méxi-
co, 1872-1911 México: FCE, El Colegio de México, 1989, Ver también Protestanis-
mos y modernidad latinoamericana, Historia de unas minorías religiosas activas en 
América Latina, México: FCE, 1995. Para comprender el pentecostalismo, del mis-
mo autor, LA Mutación religiosa de América Latina, para una sociología del cambio 



7

mexicano y para América Latina, en los que se procura entender el  
protestantismo en cuanto a su impacto social y político.

Para Jean Pierre Bastian cualquier estudio de los protestantes 
desde la perspectiva de su impacto social concreto debe tomar en 
cuenta que existieron otras asociaciones anticatólicas que conforma-
ron en ocasiones frente pre-políticos. El marco interpretativo al que 
recurre en su trabajo es el de los historiadores franceses Augustin Co-
chin y Francois Furet2 quienes estudiaron las sociedades masónicas, 
literarias y patrióticas como societés de pensée es decir, como formas 
modernas de sociabilidad, que ofrecieron nuevos modelos asociativos 
en medio de una sociedad globalmente organizada en torno a una 
estructura corporativa y jerárquica. 

	 Estas sociedades fueron portadoras de modernidad en contra 
de la sociedad tradicional caracterizada por el Antiguo Régimen, en 
el sentido de que estructuraban nuevas formas de organización de lo 
social ya no centradas en los antiguos cuerpos sino en el individuo 
como actor político y social. De esta manera el marco interpretativo 
que Bastian aplicó en sus estudios sobre México pueden ser pertinen-
tes para el acercamiento al protestantismo en Colombia, si bien con 
los matices necesarios y obligados por cada realidad, pero con la va-
lidez de que sus estudios han permitido un acercamiento novedoso al 
problema de la presencia protestante en América Latina y su relación 
con la cultura política latinoamericana.

	 ¿De qué manera el protestantismo se articuló la opción política 
de sus adherentes y como se combinó la opción religiosa con sus ac-
ciones políticas? Esta pregunta nos permite acercarnos al protestan-
tismo como un factor activo en el desarrollo de las ideas y opciones 
políticas de sus adherentes, así como comprender el impacto social y 
político que los protestantes produjeron en la sociedad y como fueron 

social en la modernidad periférica, México: FCE, 1997

2 Augustin Cochin, Les societé de penssé et la démocratie, Etude d`histoire révolu-
tionaire París: s.e, 1921; François Furet, Pensar la revolución francesa Barcelona: 
Petrel, 1980.



8

impactados por los conflictos sociales y políticos. 

 Esta disidencia religiosa tuvo gran acogida en zonas de influen-
cia liberal y donde otras asociaciones de ideas anti-católicas también 
tenían presencia. El protestantismo no fue un fenómeno extraño, ex-
tranjero y ajeno a la realidad del contexto; si bien la presencia de mi-
sioneros extranjeros es innegable y su influencia probada, su relación 
fue tensa con los líderes colombianos hasta producir rupturas y proce-
sos de “nacionalización” de las iglesias. 	La noción de campo religio-
so nos ayuda a comprender la intensa competencia entre actores reli-
giosos por mantener o ganar fieles para sus enseñanzas y prácticas3.  
En este campo aparecen las disidencias en forma de secta y en forma 
de carisma4, la primera puede ser una separación de la Iglesia y está 
en constante contradicción con ella, la segunda se destaca por el uso 
del carisma del líder, hombre o mujer, que actúa sin atarse a un dis-
curso doctrinal heredado o establecido por la institucionalización de la 
Iglesia o la secta. 

	 Es importante definir lo que se entiende por “pentecostalismo” 
el cual designa a la mayoría de iglesias existentes en la actualidad. 
Para Bastian, la primera generación de iglesias pentecostales es se-
mejantes a las de segunda generación conocidas como “neo-pente-
costales” o “carismáticas”. Desde nuestro punto de vista, como se 
explicará en la tipología de estas iglesias, los neo-pentecostales o 
carismáticos por su origen y desarrollo de su participación política re-
presentan una ruptura con el pentecostalismo clásico aparecido en 
Colombia en los años 1930s.

	 Al conjunto de estas iglesias se designa en este trabajo como 
“disidencia”, este es un término usado en un sentido amplio y se refie-

3 La noción de “campo religioso” es tomado de Otto Maduro, Religión y conflicto 
social México: CEE, 1978. En este trabajo se define al campo religioso como el 
espacio en el que se desarrolla la dinámica religiosa con una autonomía relativa, 
respecto al campo social que lo abarca todo.
4 En este punto Otto Maduro, hace una aplicación de los conceptos que sobre el 
tema ha desarrollado Max Weber, Sociología de la religión, Buenos Aires, Editorial 
Pleyade, 1978. Pp.109-139



9

re a los grupos que disienten de la Iglesia establecida y se expresan 
de manera diferente, aunque sin romper totalmente con la cosmovi-
sión religiosa y el cuerpo doctrinal. 

	 Los protestantes o evangélicos, como se explicará a continua-
ción, desempeñaron un rol activo durante el conflicto armado en Co-
lombia, esto quiere decir que han sido víctimas debido a su lucha por 
la libertad religiosa, a su intervención en los problemas sociales de las 
comunidades donde están presentes, en casi todos los rincones del 
país y a su opción por la construcción de la paz al aplicar su fe a la 
realidad conflictiva donde la pusieron en práctica. 

La hipótesis de trabajo que orientó este estudio es la siguiente: 

Las afectaciones al ejercicio de la libertad de cultos, libertad reli-
giosa y de las garantías democráticas de las minorías religiosas son 
expresiones del conflicto en Colombia. Este hecho hace parte de las 
complejas relaciones políticas, económicas y sociales conflictivas de 
larga duración y de una cultura de intolerancia nutrida por grupos do-
minantes que se han beneficiado de ella5.

TIPOLOGÍAS DEL PROTESTANTISMO6

Para el estudio del protestantismo en América Latina se han pro-
puesto varias tipologías, aquí mencionaremos algunas con el propó-
sito de servirnos de ellas para identificar la diversidad del cristianismo 
evangélico en Colombia7.

Entre los estudios más generales sobre el protestantismo latinoa-

5 Documento “Propuesta metodológica desde DIPAZ”, Bogotá, abril 2 de 2019,p.6. 
6 El término protestante fue dado a los luteranos en Alemania por su protesta contra 
la uniformidad católica que se quería imponer, otras versiones dicen que los prínci-
pes alemanes luteranos “protestaron” porque no fueron invitados a participar en la 
Dieta de Espira, Alemania en 1529.
7 Esta parte es versión revisada y abreviada de nuestro estudio sobre el “Protes-
tantismo histórico en Colombia” publicado en Ana María Bidegain, Historia del Cris-
tianismo en Colombia, Corrientes y diversidad. Bogotá: Taurus, 2004 pp. 421-425 



10

mericano se puede mencionar la del historiador Jean Pierre Bastian, 
del teólogo Samuel Escobar, los misiónologos Miguel Berg y Pablo 
Pretiz, el teólogo José Miguez Bonino y el teólogo Heinrich Schaeffer.

En uno de sus primeros trabajos sobre el protestantismo Jean 
Pierre Bastian8 clasifica los protestantismos de acuerdo a “...su his-
toria y a su relación con la sociedad dominante”9. El primer grupo lo 
forman las iglesias que resultaron del movimiento misionero nortea-
mericano de finales del siglo XIX y que lograron cierta articulación con 
una clase media emergente, pero luego disminuyeron su capacidad 
de crecimiento y se estancaron o disminuyeron desde finales de 1940. 
En este grupo se ubican las iglesias, conocidas también como “históri-
cas” son: Presbiteriana, Bautista, Metodista, Menonita, Anglicana, Lu-
terana, Discípulos de Cristo y Los Amigos o Cuáqueros. Por el desa-
rrollo particular del caso colombiano varias de estas iglesias apenas 
estaban comenzando en Colombia en la década de los 1940s. Sólo 
los presbiterianos y los bautistas habían comenzado en el siglo XIX.

El segundo grupo lo conforman las iglesias organizadas por el 
esfuerzo misionero independiente, también conocidas como “evangé-
licas” y que son de origen norteamericano en su mayoría, estas tienen 
fuertes rasgos fundamentalistas y conservadores; comenzaron sus 
actividades en Colombia y América Latina durante las tres primeras 
décadas del siglo XX. Son las que en algunos estudios se denomina 
“Misiones de fe”. A este grupo pertenecen la: Unión Misionera Evan-
gélica, La Alianza Cristiana y Misionera, La Misión Panamericana, La 
Misión Latinoamericana, La Cruzada Mundial de evangelización y la 
Misión Interamericana, entre otras. Algunas de estas misiones vivie-
ron posteriormente un proceso de nacionalización y en su mayoría se 
convirtieron en iglesias pentecostales o neopentecostales. 

El último grupo que menciona Bastian es el de las iglesias pente-
costales, en su mayoría de origen nacional, autosostenibles y autogo-
bernadas. Algunas de ellas derivaron de iglesias históricas o misiones 

8 Jean Pierre Bastian, Protestantismo y Sociedad en México. México: CUPSA, 1983
9 Ibíd. p. 11.	



11

evangélicas durante el proceso de nacionalización que se comenzó 
a desarrollar en la década de 1960s. Con un énfasis en la manifes-
tación del Espíritu y los dones como el hablar en lenguas, sanidad y 
exorcismo. Iglesias de este tipo en Colombia son: Asambleas de Dios, 
Iglesia Cuadrangular, Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, Movi-
miento Misionero Mundial y Iglesia Cruzada Cristiana que resultó de 
la Cruzada Mundial.

De la tipología que propuso Samuel Escobar10 solo deseamos 
explicar el uso del término “evangélico” como un denominador común 
a las iglesias herederas de la tradición de la reforma protestante a tra-
vés del movimiento misionero del siglo XIX. Al respecto sostiene que 
“La mayor parte de los misioneros que vinieron a A.L. pertenecían a 
un sector del protestantismo europeo o norteamericano que en inglés 
se describe como ‘evangelical’ y que en Europa se suele describir 
con el término ‘pietista”11. Con estos términos se describe una actitud 
hacia la práctica espiritual permeada por la lectura devocional de la 
Biblia, la oración y la ética del comportamiento como distintivo del 
cristiano, una actitud hacia la sociedad y la responsabilidad social. La 
mayoría de iglesias en Colombia han usado el término “evangélico” 
durante gran parte del siglo XX12. En la tipología propuesta por Miguel 
Berg y Pablo Pretiz, debemos destacar el énfasis cronológico para 
diferenciar los momentos de inserción de las diferentes iglesias13.

Utilizan el término “ola” para describir el crecimiento de estas igle-
sias y notando que cada grupo deja huella sobre la nueva ola que lle-
ga, tomando algunos elementos de la anterior y abandonando otros. 
Para ellos hay cinco olas en esta historia, pero nos interesa destacar 
la última, porque las anteriores tipologías no la mencionan.

10 Samuel Escobar, La fe evangélica y las teologías de la liberación. El Paso: CBP, 
1987.
11 Ibíd. p. 47.
12 Ibid. p.49
13 MMiguel Berg, Pablo Pretiz. Mensajeros de esperanza: los evangélicos. Miami: 
UNILIT, 1994.



12

La quinta ola, se compone de las iglesias con poco o ningún vín-
culo organizacional con las denominaciones o juntas misioneras ex-
tranjeras, en la mayoría de los casos han sido creadas en ruptura con 
alguna de las que llaman “iglesias tradicionales” y que pueden perte-
necer a cualquiera de las olas anteriores. En estas iglesias el culto de 
celebración constituye un momento más importante para la vida del 
creyente, hay un énfasis en la guerra espiritual y en muchas de ellas 
se articula con la llamada “teología de la prosperidad”. Estas iglesias 
han sido llamadas despectivamente “iglesias de garaje” porque se es-
tablecen en zonas de bodegaje, otra descripción de ellas es “iglesias 
independientes” porque no tienen afiliación a ninguna denominación 
conocida, pero las más grandes han creado subsedes y han logrado 
expansión nacional e internacional.

 
Estas iglesias son conocidas como “neo-pentecostales” o “ca-

rismáticas”, también se llaman “cristianas”. En ellas se pueden citar: 
Misión Carismática Internacional, Misión paz a las Naciones, Iglesia 
Ministerial de Jesucristo Internacional, Movimiento Misionero Bethes-
da y el Centro Mundial de Avivamiento, Iglesia Cristiana Manantial 
de Vida Eterna e Iglesia Centro Familiar Cristiano, estas dos últimas 
pertenecen a la denominación Asambleas de Dios.

La tipología de Heinrich Schafer, investigador alemán sobre el 
protestantismo en Centroamérica, profundiza un poco más sobre esta 
“quinta ola”. Al analizar las raíces de la teología protestante en Cen-
troamérica se pregunta “si en las tradiciones teológicas la idea de la 
mediación de la gracia divina está más relacionada con la de un teso-
ro de gracia de la iglesia (mediación objetiva), o con la idea de una vi-
vencia de gracia por parte del individuo (mediación subjetiva)”14. Este 
autor apela a un factor que cada día es más fuerte en los estudios so-
bre religión, como el juego de la subjetividad y las intersubjetividades.

En este sentido clasifica al protestantismo como histórico, evan-
gélico, pentecostal y neo-pentecostal o carismático. Este último es de 

14 Heinrich Schafer, Protestantismo y crisis social en América Central. San José: 
DEI, 1992, p. 23.



13

nuestro interés en esta parte debido a que en la actualidad se genera 
mucha confusión respecto a que la gran cantidad de iglesias no tienen 
una afiliación específica.

Algunas características del movimiento carismático o neo-pente-
costal son: en lo económico, su ascendencia entre sectores de clase 
media y alta, aunque promueve su presencia en sectores medio bajos 
y bajos económicamente; en lo teológico, su promoción de la pros-
peridad económica como evidencia del ejercicio de la fe, la sanidad, 
expulsión de demonios y varias de estas iglesias son muy grandes, 
conocidas como “mega iglesias”; y en lo político, un fuerte énfasis 
en la participación política partidista para llegar al poder con el fin de 
ejercer influencia y dirección para el cambio social, ejemplos de esta 
conexión entre religión, iglesia y política son el Movimiento Colombia 
Justa y Libres cuyo liderazgo proviene de la Misión Paz a las Naciones 
y la iglesia Manantial de Vida Eterna o el Movimiento Independiente 
de Renovación Absoluta MIRA que proviene de la Iglesia Ministerial 
de Jesucristo Internacional.

De la tipología de José Miguez Bonino, teólogo evangélico ca-
racterizado por su trayectoria ecuménica, se debe destacar lo que él 
dice en la introducción al libro: “La imagen que evoca el título que he 
elegido es ambigua: ¿Son ‘rostros’ distintos porque se trata de dife-
rentes sujetos? O son ‘máscaras’ de un sujeto único y, en ese caso, 
¿cuál es el rostro que se oculta tras esas máscaras?”15 Las preguntas 
evidencian la complejidad del tema de estudio y el riesgo de caer en 
simplificaciones.

15 José Miguez Bonino, Rostros del protestantismo latinoamericano. Bueno Aires: 
Nueva Creación, 1995, 8



14

CAPÍTULO 1

MINORÍAS RELIGIOSAS 
ACTIVAS EN MEDIO DE LA 
VIOLENCIA 1958-1970

La primera evidencia del rol desem-
peñado por los evangélicos en medio del 
conflicto colombiano, ocurrió durante el 
período de la Violencia, 1949-1958, to-
mando los últimos años que son el punto 
de partida para la periodización de la Co-
misión de Esclarecimiento de la Verdad, 
pero que se conectan con ese período de 
violencia entre liberales y conservadores. 
En este caso los evangélicos jugaron un 
rol como víctimas, pero al mismo tiempo, 
como actores políticos por sus acciones y adhesiones al partido libe-
ral.

La Violencia es un término usado y generalmente aceptado para 
referirse al período de 1948-1958, cuando se desataron olas de vio-
lencia en varias regiones del país. Sin embargo, el uso singular tie-
ne relación con la definición de los hechos ocurridos en esa década 
como “..una entidad colectiva, impersonal y anónima, equivalente a 
un cataclismo o una catástrofe natural, que se abate por los campos y 
´siembra la destrucción a su paso´, en la que no hay actores ni intere-
ses claramente definidos y, por consiguiente tampoco hay responsa-
bles”16. Así se definió en contraste con el Frente Nacional propuesto 
para superar esa época de barbarie y representarla de tal manera 
que se oculta la responsabilidad de los partidos en la promoción y 
generación de esa violencia. Al reconocimiento de esa realidad y res-
ponsabilidad contribuyó el trabajo de Mon. Guzmán, Orlando Fals y 

16 Alberto Valencia, ¨La Violencia en Colombia de M. Guzmán, O. Fals y E. Umaña, 
y las transgresiones al Frente Nacional”, Revista Colombiana de Sociología, Vol. 35 
No. 2 Bogotá, Universidad Nacional, 2012, p. 22



15

Eduardo Umaña17.

En ese contexto que no detallaremos aquí, por considerar sufi-
cientes los estudios realizados sobre el período, participaron los “pro-
testantes” ó “evangélicos” como fueron denominados en varios rela-
tos que citaremos más adelante. Estas iglesias que había surgido en 
el siglo XIX y que lograron expandirse en la primera mitad del siglo XX 
con más fuerza, terminaron en este período siendo afectadas por su 
filiación religiosa anti-católica y liberal en la política.

Después de 1958 hubo un descenso en La Violencia para los 
colombianos y para los evangélicos en particular, ya que estos habían 
vivido una experiencia dolorosa que marcó su memoria colectiva en 
los años siguientes. Según los estudios iniciales sobre la Violencia 
y lo que Augusto Libreros dice en su tesis sobre los conflictos políti-
cos y las luchas religiosas en Colombia18, La Violencia tuvo un primer 
momento de máxima intensidad entre el 9 de abril de 1948 y el 13 de 
junio de 1953, un segundo momento de intensidad mínima entre el 13 
de junio de 1953 y el 12 de noviembre de 1954 y un tercer momento 
de mediana intensidad desde el 12 de noviembre de 1954 hasta el 10 
de mayo de 1957. 

Después de 1958 el primer gobierno del Frente Nacional, presidi-
do por Alberto Lleras Camargo, quiso “pasar la página” de la Violencia 
creando una representación que ayudara a olvidar la tragedia de la 
década anterior. El libro de Guzmán, Fals y Umaña, trasgredió esa 
intención19, pues puso sobre la mesa el tema de la “Violencia” como 
una realidad que no podía ser pasada por alto en la memoria de los 
colombianos.

17 Germán Guzmán, Orlando Fals Borda y Eduardo Umaña, La Violencia en Colom-
bia, Estudio de un proceso social, tomo I, Bogotá, Carlos Valencia editores, 1988.
18 Augusto Libreros, Les conflits politiques et les luttes religieuses en Colombie dans 
la decennie 1948-1958, París: Universite de Paris, Sorbonne, juin 1969, Tesis doc-
toral.
19 Alberto Valencia Gutiérrez, La Violencia en Colombia de M. Guzmán, O. Fals y 
E. Umaña y las trasgresiones al Frente Nacional, Bogotá: Revista Colombiana de 
Sociología, Vol 35, No.2 jul.-dic. de 2012, 16.



16

En este contexto, las iglesias protestantes o evangélicas habían 
jugado un rol muy activo, pues ocuparon algunas páginas de la pren-
sa nacional, fueron objeto de estudios académicos y confesionales 
por el problema llamado “persecución religiosa”. 

LA “VIOLENCIA” EN COLOMBIA COMO TRASFONDO DE LA
MEMORIA HISTÓRICA DE LOS EVANGÉLICOS.

La obra pionera sobre la Violencia en Colombia, escrita por Guz-
mán, Fals y Umaña ha sido objeto de muchos debates en pro y en 
contra de la visión que presenta del período estudiado. Este corres-
ponde a la década previa al período que deseamos estudiar, sin em-
bargo, marcó en gran medida el rumbo de la historia de los protes-
tantes debido al impacto que esta Violencia tuvo sobre la población 
campesina que se vio obligada a emigrar hacia la ciudad. 

Lina María Sánchez, en un artículo sobre Éxodos rurales y urba-
nización en Colombia, dice que “Colombia pasó rápidamente de ser 
un país rural a ser un país urbano. En 1938 contaba con 8,7 millones 
de habitantes, de los cuales el 31% se ubicaba en centros urbanos; 
en 1951 la población total llegó a 11,5 millones con un 39% urbano; 
en 1964 ascendió a 17,4 millones de personas y la población urbana 
alcanzó un 52%” (2007: 60). Como puede verse hubo un salto impor-
tante en 1964, año que hace parte de la década posterior a la Violen-
cia, confirmando de esta manera que la migración interna ha sido uno 
de los factores cambiantes del paisaje citadino en Colombia.

El estudio sobre la Violencia que realizaron Guzmán, Fals y Uma-
ña, mostró entre varios aspectos que hubo 
motivaciones políticas y sociales para la 
fractura que vivió la nación en esa década. 
Los pedazos de esa fractura que apenas se 
comenzaba a recomponer durante la déca-
da de 1960 no quedaron articulados como 
como si el pasado se recuperara de nuevo, 
sino que se recompusieron dramáticamente 
para dar como resultado nuevos hechos de 



17

violencia que evidenciaban la reaparición de problemas, como el de la 
propiedad y uso de la tierra que no habían sido resueltos en el pasa-
do. Darío Fajardo ha resumido el problema de las causas del conflicto 
armado de la siguiente manera: 

El desarrollo del conflicto armado he tenido etapas diferenciales 
en su intensidad y en su geografía, particularidades de los marcos po-
líticos, así como otros procesos de carácter económico y social…En 
los años 1920 a 1930 y desde la perspectiva del desarrollo capitalista 
de la sociedad colombiana se confrontan dos proyectos de sociedad: 
uno, afianzado en la valoración de la propiedad de la tierra y con-
frontado con la propuesta de construcción de una economía nacional 
apoyada en desarrollos industriales y el desarrollo de una sólida clase 
media rural20.

En la anterior cita queremos destacar la larga duración del conflic-
to, si bien hay que limitar períodos para informes y análisis, la realidad 
sobrepasa esos límites teóricos y académicos, por ese motivo para 
comprender la afectación del conflicto a las iglesias protestantes o 
evangélicas es necesario tomar en cuenta que desde los años 1920 
y 1930s el problema del acceso a la propiedad de la tierra y del uso 
de la misma constituyeron una de las más importantes causas de la 
persistencia del conflicto. Además, es necesario subrayar que la for-
mación de una clase media rural, hecho que no ocurrió de manera 
generalizada, se mantuvo en una tensión permanente durante estos 
años hasta desembocar en el conflicto civil atravesado por los parti-
dismos en la década de 1948-1958.

La presencia y accionar de las iglesias protestantes o evangélicas 
en esta década debe analizarse especialmente para el caso de las 
que estaban ubicadas en las zonas rurales, escenario de una violen-
cia sin precedentes alentada por intereses económicos de las hacien-
das como de la élite política gobernante que los representaba.

20 Darío Fajardo, Estudio sobre los orígenes del conflicto social armado, razones 
de su persistencia y sus efectos más profundos en la sociedad colombiana. En. 
Contribución al entendimiento del conflicto armado en Colombia, Bogotá, Ediciones 
desde abajo, 2015, p. 364



18

LOS DATOS SOBRE LOS EVANGÉLICOS EN MEDIO DE LA
VIOLENCIA

El estudio de James Goff sobre este período definió el marco con 
el cual la mayoría de los evangélicos de esta década recordaría “La 
Violencia”. Los datos estadísticos son un factor que contribuyó a la 
confirmación de esa memoria y que se reprodujera.

The persecution of protestant Christians in Colombia, 1948-1958 
with an investigation of its background and causes es el título del li-
bro21. James Goff, fue misionero presbiteriano que trabajó en Colom-
bia en este período, además jugó un papel muy activo en la CEDEC 
siendo parte de la Comisión de Investigaciones sobre la persecución 
religiosa. 

Este asunto había sido tratado en la asamblea de 1952 realizada 
en Cali, allí se propuso realizar un pronunciamiento ante el gobierno 
estadounidense sobre la situación de las iglesias evangélicas en los 
primeros años de la Violencia. Esta comisión estuvo dirigida por Ja-
mes Goff y el misionero Lorentz Emery. 

Francisco Ordoñez, presidente del Consejo Evangélico de Co-
lombia (CEDEC), dijo sobre ellos que “Recorrieron los campos y las 
poblaciones afligidas, por la violencia religiosa, entrevistaron a toda 
clase de personas: evangélicos perseguidos, agentes del gobierno, 
católicos de los dos partidos políticos; gente de toda clase y condi-
ción”22.

El resultado de este trabajo según Ordoñez, fue la recolección de 
“..más de mil declaraciones firmadas y muchísimas fotografías que 
demuestran hasta qué grado de crueldad y vandalismo llegó la perse-

21 Este libro fue la publicación de su tesis doctoral presentada en 1965 al San Fran-
cisco Theological Seminary, como requisito parcial para la obtención de su Doctora-
do en Teología. James, Goff, The persecution of protestant Christians in Colombia, 
1948-1958 with an investigation of its background and causes, Cuernavaca, CIDOC, 
1968.
22 Francisco Ordoñez, Historia del Cristianismo Evangélico, Bogotá, Centros de Li-
teratura Cristiana, 2011, 471.



19

cución sufrida por los cristianos evangélicos”23. James Goff tenía una 
idea de la historia basada en la presentación de datos como demos-
tración de lo que ha ocurrido realmente. Por esa razón presenta en 
unos Apéndices los datos que logró recopilar24.

La documentación de los hechos ocurridos en la década 1948-
1958, dio como resultado, en síntesis: 126 muertos por causa de la 
violencia, más de 66 templos, capillas y casas destinadas al culto fue-
ron destruidas y un número bastante grande de casas y propiedades 
de evangélicos fueron confiscadas; más de 200 escuelas fueron clau-
suradas y en algunos lugares los gestos de intolerancia directa hacia 
los evangélicos permitieron confirmar una “política de persecución 
contra los no católicos”.

Los 6 Apéndices están clasificados así: el 1º contiene el texto del 
Concordato con el que fortalece entre sus lectores una de las causas 
del sufrimiento de los protestantes en Colombia, el Apéndice 2º con-
tiene Acuerdos adicionales al Concordato, como el Fuero eclesiástico, 
la dirección de los cementerios y registro civil. Estos temas fueron una 
bandera de lucha para los evangélicos desde la década de los 1920s. 
El Apéndice 3, habla del Acuerdo entre la Santa Sede y el gobierno 
colombiano. 

El Apéndice 4º, trata sobre los “mártires protestantes: 1948-
1958”25, citando con nombres propios, lo-
calización y breve descripción del hecho 
ocurrido. Goff registra en este Apéndice 126 
casos, de homicidios, de los que 4 casos 
pertenecen a 1958, a saber: Manuel Mén-
dez de Cartago, Valle, Lorenzo Lombana de 
Ibagué, Tolima, Libardo Murcia y su esposa 
(no se identifica el nombre de ella) de Santa 
Isabel, Tolima, todos miembros de la iglesia 

23 Ibid, 472.
24Goff, Op. Cit. Apéndice, 1-39
25 Ibid, Apéndice 4, 17-28



20

adventista. Según Goff los dos primeros fueron resultado de la cam-
paña anti-protestante liderada por católicos y conservadores, la pareja 
de Santa Isabel fue acusada de estar vinculada con los comunistas26. 

El Apéndice 5º, menciona las escuelas protestantes cerradas en-
tre 1948-1958, el total reportadas fue de 248 casos, para 1958 se 
registran 10 casos de escuelas cerradas, todas por una orden de la 
autoridad civil del municipio o corregimiento. La ubicación geográfica 
de estos hechos fue: 2 en Antioquia (Puerto Berrío y Rionegro), 1 en 
Boyacá (Socotá) esta fue la tercera vez que cerraron la escuela, 2 en 
el Cauca (Moscoso, Páez y Las Moras, Tierradentro), 1 en el Huila 
(La Plata), 2 en Santander (Cimitarra y Torra), 1 en Tolima (Villarrica) 
cerrada por cuarta vez y 1 en Palmira (Tablones)27.

El 6º y último Apéndice menciona los sitios de reunión destruidos 
en este período, aquí se registraron 60 casos de templos y casas de 
reunión destruidos. El año más difícil fue 1949 con 26 templos des-
truidos y el departamento más afectado fue el Valle del Cauca con 12 
casos28. En el año 1958 no hubo casos de destrucción de templos o 
sedes de reunión.

El trabajo de Goff fue escrito para ser conocido por las autoridades 
y la opinión pública estadounidenses, aún permanece sin ser traduci-
do al español, además, tenía el propósito de demostrar que el catoli-
cismo colombiano no toleraba la presencia protestante. No obstante, 
Goff diferenció entre católicos liberales y conservadores, mostrando 
incluso algunos ejemplos de católicos que colaboraron con la causa 
protestante en medio de la Violencia. La obra de Goff demandaba, por 
su propósito, más rigurosidad en términos de datos y documentación 
levantada en los territorios que fueron escenario de la Violencia.

Stanley Rycroft, secretario de la Junta de Misiones de la Iglesia 
Presbiteriana de Estados Unidos, escribió una carta al editor del New 

26 Ibid, Apéndice 4,28
27 Ibid, Apéndice 5,38
28 Ibib, Apéndice 6,40



21

York Times el 8 de febrero de 1956, respondiendo a una publicación 
titulada “Colombia denied religious curbs” en la que se citaba al em-
bajador colombiano en Washington, quien negó que en Colombia hu-
biese frenos al ejercicio de la libertad de cultos. Rycroft en un aparte 
de la carta dice. 

La Confederación de iglesias evangélicas en Colombia, durante 
los pasados 6 años, ha documentado más de 1000 casos o incidentes 
de persecución de protestantes en Colombia, identificando fechas, lu-
gares y nombres de personas involucradas. Los más serios de estos 
casos incluye el incendio o voladura de iglesias, daños a edificios de 
las iglesias y otras propiedades, y ataques a individuos que con cono-
cidos como protestantes. La declaración del embajador de Colombia 
de que su gobierno ha tomado todas las medidas posibles para pro-
teger el clero y las iglesias protestantes no está comprobado por el 
record29.

La difusión de la obra de Goff en el Estados Unidos tenía el ob-
jetivo de presionar a sectores políticos norteamericanos para que in-
tervinieran ante el gobierno colombiano. Hablar de “persecución” no 
era una buena señal para las relaciones diplomáticas con Estados 
Unidos. Además, Goff resume su propósito diciendo: “El corazón de 
este estudio es una descripción de la persecución de los protestantes 
y las restricciones puestas sobre sus derechos civiles”30.

Otro estudio importante como fuente para comprender este perío-
do y su conexión con la década de 1960, es el de Augusto Libreros31, 
académico que interpretó el período de afectación de “La Violencia” 
para los evangélicos de una manera menos confesional y más con-
textual teniendo en cuenta la afinidad política que tuvo en estos años 
el protestantismo histórico y evangélico con el liberalismo. Algunos 

29 Archivo de CEDECOL, ubicado en la iglesia bautisa Central de Bogotá, consulta-
do en noviembre de 2019
30 Ibid, 8
31 Augusto, Libreros, Conflicts politiques et luttes religieuses en Colombie dans la 
decennie 1948-1958, tesis, Paris, LÚniversite de Paris (Sorbonne), 1969.



22

datos de Augusto Libreros son tomados de Goff pero interpretados de 
manera diferentes son:

Augusto Libreros Illidge, presbiteriano, teólogo graduado en Cam-
pinas, Brasil y Sociólogo de la Universidad de Paris, fue docente de la 
Facultad de Ciencias Económicas de la Universidad del Valle. Fue un 
líder presbiteriano junto a Orlando Fals Borda y Gonzalo Castillo Cár-
denas en la década de 1960s, en este período formaron un grupo de 
investigación y acción conocido como la Rosca y posteriormente deja-
ron la iglesia Presbiteriana de Colombia porque parte del liderazgo de 
esta pidió su salida. Augusto Libreros después siguió trabajando en 
espacios eclesiales, pero en perspectiva ecuménica e interreligiosa 
proponiendo la economía solidaria como un medio de activación de 
las comunidades para avanzar en su propio desarrollo. 

Libreros presenta una explicación diferente sobre el mismo perío-
do de 1948-1958 en su trabajo doctoral. Él tiene en cuenta el trabajo 
de Goff y cuestiona el concepto de “persecución religiosa” de Ordo-
ñez. Al inicio de su obra, distingue tres acercamientos al tema de la 
“persecución religiosa” en Colombia: el primero, la obra de Francisco 
Ordoñez que califica como “puramente confesional” porque hace una 
apología de la resistencia protestante ante el catolicismo32. La mayor 
demanda en su crítica del libro de Ordoñez es que “…no refleja jamás 
un esfuerzo de comprensión de dicha persecución religiosa. Es en el 
mejor de los casos una presentación doxológica y apocalíptica de la 
persecución religiosa”33.

Luego, cita otro trabajo, el de Gabriel Muñoz, La libertad Religiosa 
en Colombia: ¿hacia dónde vamos?34 que también califica como con-
fesional, semejante al de Ordoñez y que se basa principalmente en 
argumentos jurídicos para defender la libertad religiosa.

 
Finalmente, el tercer trabajo que cita Libreros es el de James 

32 Ibid, 3
33 Ibid, 5
34 Ibid, 5



23

Goff, del cual dice: “…es una fuente precisa de información sobre la 
mayoría de casos de persecución contra los protestantes colombia-
nos…Sin embargo, la narrativa del autor se deja atrapar en su visión 
confesional”35.

El aporte de Libreros al estudio de este problema, lo deja explícito 
al decir: “En nuestro conocimiento no hay un análisis sociológico del 
fenómeno de la ´persecución religiosa hasta la fecha”36 es decir 1969, 
diez años después cuando las consecuencias de estos acontecimien-
tos no se percibían con la distancia académica que propone Libreros.

La estructura de la obra de Libreros nos explica porqué llega a 
ciertas conclusiones, él comienza con un análisis sociológico de la 
dinámica religiosa, luego da una mirada a la historia de Colombia su-
brayando el rol de la Iglesia Católica en la sociedad, describiendo 
como el protestantismo representó desde el principio una amenaza 
contra la estabilidad católica y analizando el período de 1947-1958 
bajo una subdivisión de tres momentos: 1947 como la pre-violencia, 
1948-1953 como el primer gran período de la Violencia, 1953-1954 
como un intervalo de paz, y 1954-1957 como el segundo gran período 
de Violencia, finalizando en 1958 como un epílogo de la Violencia37. 

Este marco conduce a la conclusión que la persecución de los 
protestantes no fue estrictamente hablando una persecución “religio-
sa”, sino una persecución religiosa-política de protestantes y liberales 
en los dos momentos más agudos de la Violencia, 1953-1954 y entre 
1954-1957. Adicionalmente, subraya que la opción política seguida 
por los protestantes fue causa para su persecución ya desde el siglo 
XIX vieron al liberalismo como un aliado natural para sus reivindica-
ciones y libertades civiles38.

35 Ibid, 6
36 Ibid, 10
37 Ibid, 137
38 Pablo Moreno, Por momentos hacia atrás…por momentos hacia adelante, Una 
historia del protestantismo en Colombia, 1825-1945, Cali, editorial bonaventuriana, 
2010, 45 ss



24

Libreros compara los períodos de mayor intensidad de la Violen-
cia en el país con el agravamiento de la situación de los protestantes, 
se nota de manera clara que ese paralelismo se puede explicar por la 
afinidad política de la mayoría de los protestantes afectados con los 
liberales perseguidos39.

Finalmente, Libreros constata con esta subdivisión que en la pri-
mera etapa de violencia intensiva la afectación se dio en casi todo el 
territorio nacional, mientras que durante el intervalo de 1954 se limitó 
a la región del Sumapaz, y en la última parte entre finales de 1954 
hasta 1957 se identifican unos polos de Violencia en Caldas, Tolima, 
Norte del Huila, Noreste del Cauca y el este del Valle del Cauca40.

La persecución de los protestantes o evangélicos en este perío-
do obedece al resultado de la intolerancia católica cultivada desde el 
siglo XIX. Es lo que Fabio Hernán Carballo desarrolla en un trabajo 
reciente sobre este período y el rol de los protestantes en el período 
de la Violencia41. Este autor se apoya en la teoría hermenéutica de 
Paul Ricoeur para describir la trama discursiva como mediación entre 
la experiencia y el oyente, “La idea con construir un discurso es la de 
cambiar el obrar del oyente o del lector”42.

Carballo entonces consulta materiales escritos de católicos del 
período, como la revista javeriana, panfletos de Monseñor Builes en-
tre otros y constata que la construcción del discurso antiprotestante 
logra conectar unos hechos con la percepción que de estos puede 
tener el oyente o lector católico. 

Para que los apologistas católicos de la época pudieran formar un 
discurso creíble era necesario construir una estructura narrativa que 
venía, en apariencia, de la estructura de la acción. Había que publicar 

39 Libreros, Op. Cit. 138-143
40 Ibid, 11
41 Fabio Hernán Carballo, La Persecución a los protestantes en Antioquia durante la 
violencia bipartidista de mediados del siglo XX, Medellín, ASCUN, 2013 pp. 102 ss
42 Ibid, 102



25

toda una red de conceptos con los cuales se tenían que ir familiari-
zando las personas que escucharan el nuevo mensaje. Las acciones 
remiten a motivos y tienen agentes, los agentes de esas acciones tie-
nen unos motivos para llegar a unos fines y esos fines implicarán unos 
resultados en medio de las circunstancias, en este caso el contexto 
colombiano43.

Este autor, aporta un acercamiento novedoso a la construcción 
del discurso antiprotestante, lo que nos permite reconocer que el rol 
de los protestantes en este período tuvo un matiz fuertemente reli-
gioso, si bien como lo anotó Libreros, anteriormente citado, la opción 
política de los protestantes influyó en las consecuencias sufridas du-
rante la década de los 50s.

HISTORIA DE UN CASO: LA UNIÓN 
MISIONERA 
EVANGÉLICA

Uno de esos pedazos de la fractura fue 
el cambio que experimentaron los evangéli-
cos en Colombia a partir de 1960 debido a 
la modificación demográfica posterior a “La 
Violencia”, pues la estadística muestra por 
un lado que entre las iglesias más afectadas 
por esa década (1948-1958) fue la Unión Mi-
sionera Evangélica de Colombia, que estaba 
ubicada en el suroccidente de país, con influencia especial en los de-
partamentos del eje cafetero, Valle, Cauca y Nariño. Juana B. de Bu-
cana cita un boletín de la CEDEC, el No. 3 de abril de 1952 que dice: 
“..Según las estadísticas anuales publicadas  en la revista mensual de 
la Unión Misionera en Colombia, El Mensaje Evangélico, el número de 
miembros disminuyó de 1.015 en 1948 a 513 en 1950, como resultado 
de las persecuciones”44. 

43 Ibid, 113
44 Juana B. de Bucana, La iglesia evangélica en Colombia, un historia, Bogotá, Bue-
na Semilla, 1995, 155



26

No hay que suponer que esa disminución de casi el 50% de la 
membresía de la iglesia desapareció, sino que migró del campo a la 
ciudad, por lo que se explica que años después, de 1958 en adelan-
te ella misma comente: “El crecimiento de la iglesia evangélica en 
los años transcurridos desde 1958 ha estado siempre por encima del 
índice del crecimiento demográfico del país…”45. En el período de 
1960-1969 iglesias como la Unión Misionera crecieron un 4,5% anual 
a diferencia de las más nuevas, es decir, las que ingresaron al país 
entre 1958-1966 con un crecimiento del 11,7% o entre 1968-1969 que 
tuvieron un crecimiento del 68,7% anual46.

A pesar de que iglesias como la Unión Misionera Evangélica, fue 
muy afectada en el período de “La Violencia” el paso del campo a la 
ciudad de muchas familias forzadas a salir de sus territorios, logró 
recomponer su membresía en las ciudades; no obstante, la afecta-
ción por el conflicto de “La Violencia” impidió que tuviera el ritmo de 
crecimiento de las iglesias más nuevas, que llegaron a partir de 1958 
evidenciando un cambio de ambiente en relación con la tolerancia 
religiosa. 

Un caso que sirve de muestra para la afectación sufrida por la 
Unión Misionera Evangélica es el de Pedro Antonio Aguirre Molina, 
fundador del corregimiento La Tulia, en la jurisdicción de Bolívar, Va-
lle. El llegó allí en 1905 como exiliado de la guerra de los Mil Días. 
Después de establecerse allí conoció del protestantismo en la década 
de 1930s y públicamente abandonó el catolicismo. Llegó a ser propie-
tario de varias casas en el pueblo y fincas alrededor del pueblo, pobla-
das por sus hijos y nietos que llegaban a unas 50 personas. Además, 
lideró en el pueblo el liberalismo y la mayoría de familias habitantes 
del pueblo adhirieron al mismo partido, con algunas excepciones que 
se mantuvieron allí durante varios años sin grandes alteraciones del 
orden público. 

Dos documentos nos sirven para describir este caso, el trabajo 

45 Ibid, 171
46 Ibid, 172



27

de Adolfo Atehortúa El poder y la sangre, que presenta varias histo-
rias sobre Trujillo, Valle y un escrito Autobiográfico de Pedro Antonio 
Aguirre Molina. 

Después del 9 de abril de 1948 la situación para los liberales es-
tuvo completamente nublada por el “vuelo de los pájaros” en el centro 
y norte del Valle del Cauca, comenzando en la ladera de la cordillera 
occidental. El clima de confrontación por las elecciones parlamenta-
rias de junio de 1949. 

En Tuluá, durante una manifestación liberal, el exgobernador 
Francisco Eladio Ramírez fue silenciado por un destacamento de la 
Tercera Brigada que obedecía órdenes terminantes de Gustavo Ro-
jas Pinilla. La directiva nacional del partido liberal pidió al presidente 
el enérgico retiro del comandante de la Brigada por atentar contra la 
libertad de palabra, pero para Ospina Pérez pasó inadvertido”47.

Aquí podemos notar la dimensión nacional del conflicto político 
que tendría expresión local en el norte del Valle. Enfrentamiento entre 
los partidos liberal y conservador, participación de militares y políticos 
a nivel regional, que lograron el apoyo de individuos politizados que 
hicieron el “trabajo sucio”. León María Lozano, “El Condor” apoyó la 
medida tomada por el general Rojas Pinilla con quien ya tenía lazos 
estrechos desde el año anterior cuando apoyó las tropas que recupe-
raron la alcaldía municipal de Tuluá, de manos de los liberales.

Uno de las razones políticas para la violencia que se desató en el 
norte del Valle fue el deseo de conservatizar los municipios y corregi-
mientos en poder de los liberales por medio de masacres que atemo-
rizaban a la población y les hacía huir o cambiarse de partido. “En ese 
momento el Directorio Departamental Conservador, encabezado por 
el propietario del ´Diario del Pacífico´, Nicolás Borrero Olano, decidió 
el absoluto respaldo para acciones más profesionales, firmes y conse-

47 Adolfo Atehortúa, El poder y la sangre. Las guerras de Trujillo, Bogotá, PUJ-Cali y 
CINEP, 1995, p. 156.



28

cutivas que llevaran a la conservatización del Valle”48. A continuación, 
León María Lozano, fue nombrado plenipotenciario del Directorio con-
servador de Tuluá y José Ríos nombrado como alcalde de Trujillo, 
cargo que había desempeñado durante la gobernación de Francisco 
Eladio Ramírez, liberal y quien lo había destituido.

Debido a que los liberales volvieron a ganar en las elecciones en 
1949 para Asamblea y Cámara, en los municipios esta victoria se re-
flejó de tal manera que la táctica de amedrentar a los liberales mostró 
su ineficacia. Después de este resultado comenzaron a presentarse 
ataques directos a personas y sitios como casas liberales que tenían 
como objetivo producir la desbandada de los liberales y de esta ma-
nera asegurar el electorado para las próximas contiendas. En Trujillo, 
Leonardo Espinosa uno de los líderes conservadores “..construyó un 
comando, encabezado por los hermanos Rubén y Abelardo Toro a 
quienes encargó acciones en las zonas rurales de Trujillo. Su ´partida 
de bautismo´ la expidió la iglesia evangélica del corregimiento de An-
dinápolis, asaltada y totalmente quemada”49.

La consigna era conservatizar toda la cordillera occidental pueblo 
por pueblo comenzando desde Versalles hasta Bolívar, municipio al 
que pertenece La Tulia. Un liberal que se había pasado al partido con-
servador llegó a ser uno de los pájaros más destacado, Marco Tulio 
Triana alias “Lamparilla”, era oriundo de Las Cruces, caserío de La 
Tulia quiso empezar a ser profeta en su propia tierra. El objetivo inicial 
fueron los pueblos de La Tulia y Betania, porque eran pueblos muy 
liberales y con muchos evangélicos.

Después de reunirse en El Dovio casi una centena de pájaros, 
con armas y municiones provenientes de Tuluá acordaron iniciar la 
misión atacando a los pueblos más débiles. Dice Atehortúa, “El prime-
ro en caer asaltado fue el corregimiento de La Tulia, donde las casas 
de los guardias liberales fueron incendiadas y algunos de sus habitan-
tes fusilados por órdenes de Lamparilla. Ni siquiera hubo resistencia; 

48 Ibid, 157
49 Ibid, 159



29

cuando la población observó el número, la disposición de las armas 
de los asaltantes, se entregó abatida o huyó entre matorrales”50.

Más adelante escribe Atehortúa, “De pronto, el objeto del opera-
tivo dejó de ser sólo político. Los asaltantes se dedicaron a rastrear y 
robar caballos, cerdos y reses; antes de incendiar las viviendas saca-
ron de ellas todo cuando podía servirles. Tomaron todo el dinero y las 
escasas joyas que encontraron: anillos matrimoniales”51. Pedro Agui-
rre en su relato autobiográfico, escrito en la década de 1980 comenta-
ba los mismo hechos diciendo: “Caminamos muy despacio buscando 
siempre las trochas y desechos, llegamos a la finca llamada El Edén, 
de donde se divisa el pueblito, y al ver el copo de humo que subía 
envuelto en llamas, y se envolvía con las nubes en el espacio, ora-
mos nuevamente pidiendo al Señor nos diera valor y que usara de su 
misericordia con los familiares que no habían podido salir huyendo”52

Cuenta Pedro Aguirre que llegaron por esos caminos a La Prima-
vera, otro pueblo que será después atacado pero que ya tenía fuerte 
presencia conservadora, el inspector no los dejó continuar y perma-
necieron en una casa esa noche, al respecto recuerda Pedro Aguirre: 
“Esa noche no hubo un segundo de sueño, sería imposible pues era 
grande mi preocupación. Mi señora, mis hijos, mis hijas, mis nietos, 
¿dónde estarán? Marco Tulio Triana, alias Lamparilla, montando mi 
mula, 53 cabezas de ganado mayor, 12 yeguas maleteras, 5 fincas 
raíces, y yo aquí sin segunda muda y con solo cincuenta pesos en mi 
bolsillo”53.

De allí tuvo que huir pronto porque después de tomarse La Tu-
lia siguieron con La Primavera, de allí huyó por cierto Pedro Antonio 
Marín, quien después sería conocido como “Tirofijo”, un campesino 

50 Ibid, 163
51 Ibid, 163
52 Pablo Moreno, Por momentos hacia atrás.. por momentos hacia adelante, Una 
historia del protestantismo en Colombia 1825-1945, Cali, Editorial Bonaventuriana, 
2010,  p.202
53 Ibid, 202



30

analfabeto proveniente de Génova, Quindío quien fue testigo de ex-
cepción: “Un día entraron unos cuatrocientos hombres a La Prima-
vera, a puro fuego, haciendo sonar sus ametralladoras y su fusilería 
y carabinas, entraron empujando su humanidad bien cargada y bien 
armada… En últimas nos fuimos huyendo por los potreros, por las 
fincas, por las sementeras. El mundo se desbandó en su miedo, la 
valentía ante tantos hombres era una lágrima perdida…  y finalmente-
perdí mi almacén en La Primavera”54.

Estas notas solo nos recuerdan la continuidad de un conflicto so-
cial y político de larga duración, con algunas pausas pero que trans-
mutó en otras formas de violencia con ideales diferentes, pero con la 
misma crueldad inevitable de una guerra sin fin.

Para terminar esta parte del relato, citamos un testigo de estos 
hechos, anónimo que describió los hechos de la siguiente manera: 

Yo estuve con don Jaime y con Lamparilla en La Tulia. En ese 
corregimiento había mucho protestante. Había una calle entera donde 
sólo vivían protestantes. Nosotros habíamos estado en fincas, pero 
jamás en un pueblo. Entonces el cura de La Primavera nos animó a 
que fuéramos. Porque es que el 9 de abril los protestantes de La Tulia 
se levantaron y bajaron muy atrevidos hasta La Primavera a hacerle-
tiros a la iglesia y el padrecito tuvo que esconderse55.

Aquí se refleja la persecución de los protestantes como una reta-
liación por sus acciones contra la Iglesia Católica, o el conflicto entre 
liberales y conservadores que instrumentalizaba la religión como ve-
hículo de expresión de sus intransigentes posturas políticas. 

Otro testimonio citado por Atehortúa es muy diciente de esta rea-
lidad: 

Si la violencia hubiera sido despachar a los liberales y punto, no 

54 Adolfo Atehortúa, Op. Cit. p. 163
55 Ibid, 177



31

hubiera sido tan mala. Nosotros actuábamos convencidos y muy sa-
nos. Sabe, por ejemplo, ¿porqué perseguíamos a los evangélicos? 
Pues porque no eran católicos. Y a nosotros nos enseñaron que la 
iglesia era una, santa, católica, apostólica y romana. Sin embargo, el 
peor problema de los evangélicos era ser liberales y no creer en la vir-
gen. Eso si era pecado. Por eso todos ellos eran liberales, porque no 
creían en la virgen que es conservadora. ¿Dónde ha visto usted una 
virgen que lleva manto rojo? ¡No, nunca! Las vírgenes siempre llevan 
manto azul, el manto de los conservadores56.

Hechos como este dejaron una huella en la memoria de los evan-
gélicos, particularmente los de la Unión Misionera, que delinearon su 
memoria histórica. Uno de los líderes históricos de esta iglesia, el abo-
gado Nehemías Salazar, quien se ha desempeñado en varias ocasio-
nes como pastor y también presidente de la Unión Misionera Evangé-
lica, comentó en una entrevista sobre el cambio en este período: 

Yo diría que a partir de 1958 la situación cambió radicalmente para 
las iglesias, particularmente para la Unión Misionera que era esencial-
mente en esa época muy rural, no era tan urbana sino era más rural. Y 
en la Violencia llevamos del bulto, pero a partir de ahí logramos como 
respirar tranquilos y en algunas cosas de pronto que han sucedido por 
estar en los sitios del conflicto, no por estar directamente inmersas en 
culpabilidad o confrontación57.

No obstante, algunos hechos todavía afectaron a los protestan-
tes al finalizar este período de La Violencia, de los ya mencionados 
anteriormente del trabajo de James Goff podemos mencionar algunos 
correspondientes a 1958-1960. Nótese que cada testimonio tiene re-
lación limitación o impedimento a derechos, como el matrimonio civil, 
educación, libertad de culto y libertad de conciencia.

Leopoldo Machuca del Banco, Magdalena escribió: “En febrero 
de 1959, yo y mi compañera, Eva María Linares, fuimos al Sr. Juez 

56 Ibid, 195
57 Nehemías Salazar, entrevista realizada el 7 de noviembre de 2019 en Cali.



32

civil de El Banco, Magdalena, Sr. Carlos Arturo Díaz Granados, para 
presentar el memorial solicitando el matrimonio civil. El juez citó a 
todos los testigos y tomó todos los juramentos”58. Sigue comentando 
Leopoldo que después fue remitido por el juez donde el cura del pue-
blo, Lisandro Franky con quien dialogó por dos horas, además le pidió 
traer a la novia, pero él no quiso llevarla. La queja consiste en que 
“El juez, bajo la influencia del sacerdote, ha demorado cinco meses 
y todavía no ha querido celebrar la ceremonia civil. En El Banco hay 
otras cinco parejas esperando el matrimonio civil, todos Evangélicos, 
y todos han llenado todos los requisitos legales”59. Este fue uno de los 
problemas que afrontaron los protestantes o evangélicos desde la dé-
cada de 1930, debido a que no se aceptaba el matrimonio civil como 
una unión válida fuera de la que administraba la Iglesia Católica60.

En 1959 Antonio Avendaño, miembro de la iglesia presbiteriano 
de Barranquilla, se matriculó en el colegio José Eusebio Caro, en el 
4º año de bachillerato. Durante las clases de filosofía, dictadas por 
el padre Humberto Lizcano a quien Avendaño entregó un folleto titu-
lado “La revolución necesaria” publicado por la iglesia presbiteriana 
de Barranquilla. Después de pocos minutos el padre regresó donde 
Avendaño y le dice el testimonio que “Me trató de ignorante, sin cons-
ciencia, sin raciocinio, que había ofendido al Papa, la Iglesia, la Virgen 
y a sus santos y al dogma... Nunca el padre Lizcano había hablado 
públicamente como profesor a todo el alumnado, pero en esta ocasión 
al final del receso tomó la palabra atacándome violentamente ante de 
todo el alumnado, que lo escuchaba de pie, en sus filas”61.

En 1959, en Guadalupe, municipio de Carolina, Antioquia fue he-
rido el señor Héctor González quien llegó a ese corregimiento para 
tener conferencias con la congregación evangélica del lugar. El ins-

58 Declaración de Leopoldo Machuca, Archivo de Cedecol, Bogotá, 1959
59 Ibid, Declaración de Leopoldo Machuca, 1959
60  Ver, Pablo Moreno, Excomuniones y Protestantismo: El caso del Valle del Cauca, 
1930-1940, En Revista Historia y Espacio, Cali, Departamento de Historia, Univer-
sidad del Valle, No. 25 de 2005
61 Declaración de Antonio Avendaño, Archivo de Cedecol, Bogotá, 1959, p.1



33

pector llegó a la casa de quien era su anfitrión, Luciano Valdéz, para 
preguntar por el recién llegado y le advirtió que el pueblo estaba al-
borotado por su visita y que era mejor que se fuera de allí. Este señor 
González fue herido de un machetazo en la cabeza y tuvo que ser 
llevado hacia Carolina y luego a Medellin donde, después de ser aten-
dido le dieron 16 días de incapacidad. El era miembro de la iglesia 
Interamericana de Medellín62.

Wilfran Molina, en 1960 envió una declaración sobre discrimina-
ción por motivos religiosos en el Ejército en Barranquilla. Dice que 
tiene 20 años y vive en Barranquilla, miembro bautizado en la iglesia 
Adventista de la misma ciudad, completó 16 meses en el Ejército y 
es dragoneante. Estando en el cumplimiento de sus deberes, comen-
zó a dialogar sobre sus creencias con algunos compañeros quienes 
decidieron unirse para leer la Biblia y estudiar los materiales que él 
les compartía, como la revista Centinela. Posteriormente uno de los 
compañeros, Orlando Gutiérrez, se negó a participar de la misa y fue 
llamado por el capellán que era un sacerdote católico. Orlando le ex-
plicó que él no compartía las creencias de la Iglesia Católica y que por 
esa razón no iba a participar más. Después de esta conversación fue 
llevado ante varios superiores quienes indagaron porqué se negaba a 
participar, entonces Orlando reveló que había otro compañero que era 
adventista. Llamaron a Wilfran Molina y este confirmó todo, además 
respondió a la pregunta sobre el día de descanso, que es el sábado 
para los adventistas a lo que respondió el coronel: “… que mientras 
estuviera en el ejército todo el mundo tenía que ser católico, porque 
esta era la única religión la cual defendía el ejército”63.

Estas manifestaciones de intolerancia religiosa que todavía so-
brevivieron en la década de 1960 contrastan con algunos cambios 
notados principalmente en las ciudades, a donde migraron obligato-
riamente muchas familias evangélicas provenientes del campo.

Los efectos del período de La Violencia se notaron en cambios 

62 Declaración de Héctor González, Archivo de Cedecol, Bogotá, 1959, 2 páginas
63 Declaración de Wulfran Molina, Archivo de Cedecol, Bogotá, p.2 1960



34

como la reducción de escuelas, aunque varias de ellas como se men-
cionó arriba fueron cerradas por diferentes motivos, el pastor Nehe-
mías Salazar tiene una visión sobre el beneficio del cambio en la dé-
cada posterior a 1958.

Uno de los cambios más notorios a partir de 1958 es el respiro que 
se tiene a partir de ese momento, cuando termina pues la dictadura y 
entra el Frente Nacional y especialmente Alberto Lleras Camargo, el 
asunto cambió de una manera muy radical en el tema de la educación 
también, porque hasta ese momento era imposible entrar a estudiar 
en una escuela pública…pero a partir del 58 …cambió notablemente 
la situación. Nosotros teníamos como 40 escuelas…bien establecidas 
que sufrieron mucho…a partir del 58 la facilidad de la educación fue 
grande entonces varias iglesias dejaron de tener sus escuelas64.

El pastor Gabriel Mosquera, de la iglesia Hermanos Menonitas 
de Cali, se vinculó a la iglesia en Condoto, Chocó en 1956, dice que 
recuerda los cantos que se entonaban contra los protestantes cuando 
se decía: “protestantes embusteros vuestra iglesia no es de Cristo” y 
por eso cuando él y su familia se vincularon a la iglesia vino el recha-
zo de la comunidad, porque la familia Mosquera era muy visible en 
el pueblo. Consultado sobre el período de los años 1960s dijo: “este 
período fue distinto porque hubo mayor reconocimiento de nuestra 
identidad...”65 Pero a finales de los 1950s dice el pastor Gabriel que 
tuvieron muchas dificultades “.. la situación era muy dura en el sentido 
que la juventud sin que los hijos fueran evangélicos, el hecho de que 
los padres fuera a una iglesia evangélica era motivo suficiente para 
que los hijos no pudieran ingresar a ningún colegio oficial y si iban 
tenían que ir a misa o mostrar un certificado que habían ido a misa y 
si no los sacaban de la clase”66.

Ya cuando estaban en Cali, dice el pastor Mosquera, en la déca-
da de 1960 en el barrio la Isla y el barrio Popular, en el nororiente de 

64 Nehemías Salazar, ibid
65 Gabriel Mosquera, entrevista realizada el 12 de noviembre de 2019 en Cali.
66 Gabriel Mosquera, ibid.



35

Cali, iban a evangelizar pero se encontraron con que había gente que 
decía: “Aquí está el monstruo de los mangones… y se vino la gente a 
apedrearlos…” Él hace referencia que en esos años estaba de moda 
la noticia del “monstruo de los mangones” que caracterizaban a Cali 
por tener varios terrenos vacíos y boscosos. Esa noticia, aunque se 
dice que nunca detuvieron al “monstruo”, alarmaba a la gente y no 
dejaba salir los niños a la calle cuando terminaba el día67.

En el período de 1958-1970 los protestantes (históricos y evan-
gélicos) fortalecieron de la memoria colectiva sobre “La Violencia” y 
su rol en medio de ella. Aquí seguimos la conceptualización de Darío 
Betancuort cuando define memoria colectiva como “la que recompo-
ne mágicamente el pasado, y cuyos recuerdos se remiten a la expe-
riencia que una comunidad o un grupo pueden legar a un individuo o 
grupos de individuos”68.

A pesar de estos hechos y la tendencia mencionada en la actitud 
de los evangélicos haya que destacar que la década de los sesenta, 
fue una década de puertas abiertas para la evangelización.  Después 
del Concilio Vaticano II (1962 – 1965) los evangélicos pasaron de ser 
“herejes” a “hermanos separados” y aunque este cambio de “status” 
no se reflejó inmediatamente en la vida religiosa del país, si permitió 
crear un ambiente de mayor tolerancia que marcó una diferencia con 
los fanatismos existentes en los años 50s.

En 1961 se realizó el primero encuentro amistoso entre católicos 
y protestantes, llevado a cabo en el Gimnasio Evangelista Mora de la 
ciudad de Cali. Tres sacerdotes católicos y tres líderes evangélicos en 
representación de CEDEC presentaron un mensaje de la Biblia a más 
de 9.000 personas, en su mayoría católicos.

67 Recuperado de https://alejosegura.tumblr.com/post/8602869804/cali-en-los-años-
60-s-el-monstruo-de-los-mangones
68 Darío Betancuort, “Memoria individual, memoria colectiva y memoria histórica” en 
La práctica investigativa en las ciencias sociales, Bogotá, Universidad Pedagógica 
Nacional, 2004, 126.



36

En 1962 CEDEC promovió una campaña nacional de alfabetiza-
ción y continuó apoyando a los damnificados por la violencia de la 
década anterior.  Además en este periodo se pudo implementar el 
proyecto de “Evangelismo a Fondo” del cual se estima que en 1968 
dio como resultado más de 20.000 decisiones de fe para vincularse a 
la iglesia evangélica.  Esta fue una experiencia que permitió afianzar 
la importancia de la cooperación para el discipulado y la evangeliza-
ción.  También CEDEC logró que organizaciones como SEPAL (Ser-
vicio de Evangelización para América Latina) pudieran ayudar en este 
ministerio. Durante esta década los evangélicos pasaron de 33.156 
entre 14.131.660 de colombianos en 1960 a 90.573 miembros entre 
20.463.078 habitantes en 196969. El número de evangélicos se tripli-
có y pese a que esta década no fue la de mayor crecimiento, fue un 
tiempo de avances significativos si se tiene en cuenta que estaban 
saliendo de la crisis de la violencia de los 50s en Colombia. 

El pastor Alfredo Torres ofrece unas estadísticas proporcionadas 
por la CEDEC en 196770 que muestra como “El número total de co-
mulgantes informado en 1967 fue superior a los 70.000, siete veces 
el total de 1950”71. Más adelante se dice: “De acuerdo al censo de 
1969, realizado por la Confederación Evangélica de Colombia (CE-
DEC), hay 90.573 miembros comulgantes protestantes en el país. Se 
estima que la comunidad constituyente del protestantismo es aproxi-
madamente de tres veces el número de los miembros comulgantes, 
o sea 271.719 personas”72. Finalmente, de las cifras presentadas en 
este libro del pastor Torres, se destaca que en 1948 había 7.908 co-
mulgantes entre 10.845.420, es decir el 0.073% de la población total, 
mientras que en 1969 eran 90.573 entre 20.463.078 que corresponde 
al 0.44%, que refuerza la descripción del protestantismo como una 

69 Ruperto Vélez, Treinta años de la Confederación evangélica de Colombia, CE-
DEC.  Conferencia presentada a la Asamblea en mayo de 1980, Medellín, Antioquia, 
p.4.
70 Alfredo Torres, Perspectiva histórica de la Escuela Dominical, Bogotá, Gráficas 
Nuevo Mundo, 1974, 49-52
71 Ibid, 49
72 Ibid, 50



37

minoría religiosa, pero activa debido a su crecimiento explosivo en la 
década de los 1960s.

El disfrute de estas nuevas condiciones era, sin embargo, ambi-
valente porque hubo limitaciones para la realización de eventos públi-
cos masivos como las campañas del evangelista norteamericano Billy 
Graham cuando visitó Colombia en 1962. Dos años antes, diciembre 
de 1959, mientras organizaban el evento el alcalde de Barranquilla y 
su obispo Germán Villa se opusieron al permiso que se daría al pre-
dicador para utilizar el espacio público, en consecuencia, consultaron 
con el rector del colegio americano para varones y finalmente Graham 
dio sus charlas en los patios del colegio el 17 y 28 de enero de 196273.

No obstante, se atribuye a estas movilizaciones masivas el creci-
miento logrado en esta década, así como a que el “…espíritu misione-
ro engendrado en los días de persecución ha continuado en muchas 
iglesias y coincide con una nueva ola de receptividad entre ciertos 
elementos de la población”74, según el pastor Alfredo Torres.

Asimismo, los protestantes (evangélicos e históricos) cultivaron 
en cierto sentido la “memoria histórica” entendida esta como: “la re-
construcción de los datos proporcionados por el presente de la vida 
social y proyectada sobre el pasado reinventado”75. Siendo el pre-
sente ambivalente, ya que por un lado veían mejoría respecto a las 
condiciones generadas durante la década de 1950s y del otro lado, 
la persistencia de intolerancia por parte de algunos católicos. Gon-
zalo Castillo, un líder presbiteriano decía en una Asamblea en Brasil: 
“Como veis, la libertad es todavía precaria. No obstante, la situación 
ha mejorado notablemente en virtud del cambio de gobierno produ-
cido en agosto de 1958. La Iglesia Católica Romana continúa en su 
empeño de extirpar el protestantismo, pero no cuenta con el apoyo 

73 Recuperado de https://www.elheraldo.co/entretenimiento/el-dia-que-billy-graham-
arribo-la-arenosa-497028	
74 Alfredo Torres, Op.Cit. 54	
75 Darío Betancuort, Op. Cit. 126



38

irrestricto del gobierno para lograr su propósito”76.

La obra de Francisco Ordoñez77, publicada originalmente en 1956 
con el apoyo de la Alianza Cristiana y Misionera de Colombia de Ar-
menia, representa muy bien esta ambivalencia. Esta fue la única his-
toria que hubo sobre las iglesias evangélicas durante muchos años y 
por su intención de destacar el heroísmo de sus protagonistas fue leí-
da en las iglesias y hogares evangélicos como la “verdadera historia”.

Germán Colmenares dijo en una de sus obras de análisis historio-
gráfico que el presente “..no es prisionero del pasado sino más bien 
de las imágenes construidas de este pasado”78 ; esta afirmación es 
aplicable al impacto que la historia de Ordoñez ha tenido en la cons-
trucción del imaginario evangélico. 

El trabajo de Francisco Ordoñez, sobre los evangélicos en Co-
lombia, advierte en su prólogo de 1956: 

La finalidad de este libro es múltiple. Queremos primeramente dar 
gloria a Dios por el cuidado paternal con que ha protegido y prospe-
rado a su pueblo, rodeándole de bendiciones aún en las horas más 
sombrías. Es también un testimonio de gratitud a los esforzados pala-
dines del Cristianismo Evangélico, nacionales y extranjeros, que han 
trabajado infatigablemente al servicio de la causa de Cristo, sin temo-
res ni desmayos ante la adversidad o los peligros79.

Para destacar el protagonismo de Dios en esta historia hay que 
caracterizar los hechos que rodean la cotidianidad de los evangélicos 
como una lucha por la supervivencia en medio de la intolerancia ca-
tólica, los avatares de La Violencia y las persecuciones. Todos estos 

76 Alfredo Torres, Ibid, 45
77 Francisco Ordoñez, Historia del Cristianismo Evangélico en Colombia (Bogotá, 
Editorial CLC, 2011)
78 Colmenares, Las convenciones contra la cultura (Bogotá, Tercer Mundo Editores, 
1987) p. 23.
79 Ordoñez 9



39

términos corresponden a una narrativa que se construye para animar 
a los creyentes a permanecer en su fe.

Ordoñez dice más adelante “Abrigamos por fin la esperanza de 
que este humilde trabajo hecho sin la menor pretensión literaria o per-
sonal, sirva de estímulo a nuestros hermanos en Cristo, de cualquier 
grupo o denominación que sean”80. Luego menciona que como en 
un teatro, el lector podrá ver el desfile y actuación de “misioneros 
ilustres, siervos abnegados del Señor; pastores ejemplarmente con-
sagrados… maestros, profesionales y humildes creyentes… mártires 
como los de las catacumbas y de los tiempos de la Reforma..”81

Este último hecho nos reafirma la narrativa que estaba siendo 
construida basada en la que constituyó la historia del cristianismo an-
tiguo, afectada por las persecuciones de los emperadores romanos 
y la de la Reforma protestante, en la que las víctimas fueron princi-
palmente los anabaptistas, una disidencia de la Reforma luterana y 
calvinista. 

En el caso de los evangélicos en Colombia este relato de Ordo-
ñez no solo “animó” sino que ayudó a “comprobar” que lo dicho acerca 
del pasado no había terminado, que el sufrimiento de los misioneros, 
pastores y miembros de las iglesias era una realidad del presente.

Ordoñez, construye una representación del pasado en el que los 
evangélicos, en continuidad con los cristianos antiguos y los anabap-
tistas del siglo XVI, son víctimas y mártires, ahora de la Violencia de 
los años 1950s, que son una minoría que no ha logrado el reconoci-
miento de sus derechos civiles.

Ordoñez, describe capítulo tras capítulo la historia de cada igle-
sia evangélica presente en Colombia en 1956, desde Presbiterianos, 
Unión Misionera, Alianza Cristiana Evangélica, hasta Bautistas, Meno-
nitas y algunas iglesias pentecostales llegadas recientemente al país, 

80 Ordoñez 10
81 Ordoñez 10



40

siguiendo un esquema semejante: origen de su llegada, protagonismo 
de los pioneros, ciudad de establecimiento, dificultades y conflictos 
por su llegada, sufrimientos y estabilización de la iglesia.

En estos años la posición de los evangélicos frente a la participa-
ción política fue de negación, en gran parte debido a que su actividad 
política cercana al liberalismo había sido entendida como una de las 
grandes causas de la “persecución de los evangélicos”. Se comenzó 
a evidenciar cierta apatía por los temas sociales y políticos, los evan-
gélicos trataron de participar solo con el ejercicio del derecho al voto, 
pero evitando la controversia política liberal-conservadora que había 
alcanzado ciertos picos en los momentos más críticos de “La Violen-
cia”. 

No obstante, hubo varios casos de una participación política y 
social durante el período del Frente Nacional, a manera de ejemplo 
se pueden mencionar un caso. En 1970 Orlando Fals Borda, Augus-
to Libreros Illidge y Gonzalo Castillo Cárdenas, líderes de la Iglesia 
Presbiteriana fundaron “La Rosca”. Fals Borda, desde Ginebra, Suiza, 
se propuso crear un Centro de Estudios Sociales Aplicados, en una 
carta decía: “..en el que podamos actuar según nuestras conviccio-
nes, divulgar el resultado de nuestras investigaciones e irradiar nues-
tras ideas y justificadas preocupaciones”82. Así que después de haber 
fundado el primer programa de Sociología en América Latina y traba-
jar con el Ministerio de Agricultura, creó una de las primeras ONG en 
Colombia, la “Fundación Rosca de Investigación y Acción Social”, que 
mantuvo su autonomía respecto a la academia y la iglesia evangélica, 
pero recibió mensajes de rechazo desde la CEDEC comenzando los 
años 1970s por su opción política.

CONCLUSIÓN

Los protestantes (históricos y evangélicos principalmente) fueron 
afectados por los estragos que dejó “La Violencia” de los años 1950s 

82 Alejandro Sánchez Lopera, “Orlando Fals Borda, Aporías de un pensamiento sin 
desilusión”, Bogotá, Nómadas No.29, Universidad Central, 2008, p. 208



41

período durante el cual fueron perseguidos por razones religiosas y 
políticas como hemos demostrado, de otro lado, los principales acto-
res de esa victimización fueron agentes del partido conservador y de 
la Iglesia Católica. Esta historia recogida en la memoria colectiva e 
histórica se difundió en la década de 1960s a pesar de que las condi-
ciones fueron más favorables y fortaleció la necesidad de reivindicar 
la libertad religiosa y el ejercicio de los derechos civiles, algo que fue 
bandera del partido liberal en esos años y por cual surgió la filiación 
de muchos protestantes con ese partido.

Surgen preguntas acerca de esa memoria que se difundió entre 
los evangélicos y cómo la perspectiva sobre ellos pudo cambiar en 
otros ámbitos, por ejemplo, los católicos. Para que el discurso an-
tiprotestante construido desde el siglo XIX y fortalecido durante la 
Violencia diera un giro, fue clave el concilio vaticano II porque abrió 
las ventanas para una nueva perspectiva sobre los protestantes, allí 
fueron llamados “hermanos separados” en lugar de herejes, en varios 
eventos se aceptó su participación y en otros se reconoció su aporte 
a la teología contemporánea. 

Las nuevas historias de una mejor convivencia entre cristianos 
en Colombia, comenzaron a vivirse en la década de 1960 y 1970, sin 
embargo, estuvieron combinadas con brotes del viejo discurso anti-
protestante especialmente en escuelas públicas y en la realización de 
eventos públicos. 

Una reflexión adicional sobre este período, es que los evangélicos 
poco a poco fueron fortaleciendo su identidad, y en estos procesos se 
dio la “diferenciación del otro”, respecto a lo cual surgen dos opciones: 
la de cooperación y reconocimiento o la de rechazo y dominación. Es 
posible que esta última haya predominado, al ver a los católicos como 
“inconversos” como quienes no son genuinamente cristianos, pero 
también se do el rechazo entre los mismos evangélicos por su opción 
política o por su actitud hacia los “hermanos católicos” a quienes la 
víctimas directas del período de la Violencia no podían aún perdonar 
ni olvidar.



42

FUENTES PRIMARIAS

Archivo de CEDECOL, 1ª iglesia bautista de Bogotá

Declaración de Leopoldo Machuca, Archivo de Cedecol, Bogotá, 
1959

Declaración de Antonio Avendaño, Archivo de Cedecol, Bogotá, 
1959, p.1

Declaración de Héctor González, Archivo de Cedecol, Bogotá, 
1959, 2 páginas, 

Declaración de Wulfran Molina, Archivo de Cedecol, Bogotá, p.2 
1960

Ruperto Vélez, Treinta años de la Confederación evangélica de 
Colombia, CEDEC.  Conferencia presentada a la Asamblea en mayo 
de 1980, Medellín, Antioquia, p.4.

FUENTES ORALES

Nehemías Salazar, entrevista realizada el 7 de noviembre de 
2019 en Cali.

Gabriel Mosquera, entrevista realizada el 12 de noviembre de 
2019 en Cali.

SITIOS WEB

Recuperado de https://alejosegura.tumblr.com/post/8602869804/
cali-en-los-años-60-s-el-monstruo-de-los-mangones

Recuperado de https://www.elheraldo.co/entretenimiento/el-dia-
que-billy-graham-arribo-la-arenosa-497028

BIBLIOGRAFÍA

Atehortúa, Adolfo, El poder y la sangre. Las guerras de Trujillo, 
Bogotá, PUJ-Cali y CINEP, 1995

Bastian, Jean Pierre, Protestantismo y Sociedad en México. Mé-



43

xico: CUPSA, 1983

Los disidentes, sociedades protestantes y revolución en México, 
1872-1911 México: FCE, El Colegio de México, 1989 

Protestanismos y modernidad latinoamericana, Historia de unas 
minorías religiosas activas en América Latina, México: FCE, 1995 

La Mutación religiosa de América Latina, para una sociología del 
cambio social en la modernidad periférica, México: FCE, 1997 

Berg Miguel y Pablo Pretiz. Mensajeros de esperanza: los evan-
gélicos. Miami: UNILIT, 1994

Betancuort, Darío, “Memoria individual, memoria colectiva y me-
moria histórica” en La práctica investigativa en las ciencias sociales, 
Bogotá, Universidad Pedagógica Nacional, 2004,

Bucana, Juana B de., La iglesia evangélica en Colombia, una his-
toria, Bogotá, Buena Semilla, 1995

Carballo, Fabio Hernan, La Persecución a los protestantes en 
Antioquia durante la violencia bipartidista de mediados del siglo XX, 
Medellín, ASCUN, 2013

Cochin, Agustin, Les societé de penssé et la démocratie, Etude 
d`histoire révolutionaire París: s.e, 1921; François Furet, Pensar la 
revolución francesa Barcelona: Petrel, 1980. 

Colmenares, Germán, Las convenciones contra la cultura, Bogo-
tá, Tercer Mundo Editores, 1987

Escobar, Samuel,  La fe evangélica y las teologías de la libera-
ción. El Paso: CBP, 1987

Fajardo, Darío,  Estudio sobre los orígenes del conflicto social ar-
mado, razones de su persistencia y sus efectos más profundos en la 
sociedad colombiana. En. Contribución al entendimiento del conflicto 
armado en Colombia, Bogotá, Ediciones desde abajo, 2015.



44

Goff, James, The persecution of protestant Christians in Colom-
bia, 1948-1958 with an investigation of its background and causes, 
Cuernavaca, CIDOC, 1968

Guzmán, Germán, Fals Borda, Orlando y Umaña, Eduardo, La 
Violencia en Colombia, Estudio de un proceso social, tomo I, Bogotá, 
Carlos Valencia editores, 1988.  

Libreros, Augusto, Les conflits politiques et les luttes religieuses 
en Colombie dans la decennie 1948-1958, París: Universite de Paris, 
Sorbonne, juin 1969, Tesis doctoral.

Maduro, Otto, Religión y conflicto social México: CEE, 1978

Miguez Bonino, José, Rostros del protestantismo latinoamerica-
no. Bueno Aires: Nueva Creación, 1995

Moreno, Pablo, “Protestantismo histórico en Colombia” publicado 
en Ana María Bidegain, Historia del Cristianismo en Colombia, Co-
rrientes y diversidad. Bogotá: Taurus, 2004

Moreno, Pablo, Por momentos hacia atrás…por momentos hacia 
adelante, Una historia del protestantismo en Colombia, 1825-1945, 
Cali, editorial bonaventuriana, 2010

Ordoñez, Francisco, Historia del Cristianismo Evangélico, Bogo-
tá, Centros de Literatura Cristiana, 2011

Sánchez Lopera, Alejandro,  “Orlando Fals Borda, Aporías de un 
pensamiento sin desilusión”, Bogotá, Nómadas No.29, Universidad 
Central, 2008

Schafer, Heinrich,  Protestantismo y crisis social en América Cen-
tral. San José: DEI, 1992

Torres, Alfredo, Perspectiva histórica de la Escuela Dominical, 
Bogotá, Gráficas Nuevo Mundo, 1974



45

Valencia, Alberto, ¨La Violencia en Colombia de M. Guzmán, O. 
Fals y E. Umaña, y las transgresiones al Frente Nacional”, Revista 
Colombiana de Sociología, Vol. 35 No. 2 Bogotá, Universidad Nacio-
nal, 2012



46

CAPÍTULO 2 

AVANCES Y RETROCESOS: 
EVANGÉLICOS EN TIEMPOS DE 
ZOZOBRA DEL CONFLICTO 
ARMADO 1970-199183.

En un capítulo, con título muy llamativo, 
Pablo Moreno84 expone cómo los evangéli-
cos fueron ganando incidencia en la socie-
dad colombiana de manera progresiva a lo 
largo del periodo señalado, comenzando a 
organizarse cada vez de forma más consoli-
dada, desde la persecución sufrida durante 
la Violencia, le período del Frente Nacional 
hasta llegar a la participación, como uno de los movimientos sociales, 
en la Constitución de 199185.

La propuesta de Moreno es válida en función de dar pie para 
la organización del presente escrito, debido a que, si bien es cierto, 
escasea de cierta perspectiva más global del proceso evangélico en 
Colombia, da apertura al análisis que existieron procesos y retroce-
sos, en aras de la influencia de las iglesias evangélicas en el territorio 
nacional en el marco del conflicto armado. Es posible ver en este pe-
ríodo una continuación de la lucha por la libertad religiosa y el ejercicio 
de los derechos civiles, pero también un esfuerzo por la transforma-
ción social inspirado en la renovación teológica latinoamericana en la 
década del 1970, y un rol en medio del conflicto armado como vícti-
mas de guerrillas y paramilitares, tanto como actores de restauración 
y construcción de paz.

83 Este capítulo contó con la colaboración de Daniel Zambrano, teólogo de la Uni-
bautista.
84 Pablo Moreno. Del cementerio al Palacio, creación de un imaginario religiosa 
1908-1991. En Pablo Moreno (Ed.), Perfiles del protestantismo en Cali, Cali, Uni-
bautista, 2013, pp.15-34
85 Op.Cit.p. 17



47

LAS DINÁMICAS DE LA IGLESIA EN UN PERIODO DE 
VIOLENCIAS.

En la década de los setenta, un estudio de una organización bau-
tista de Norteamérica, envió a analistas para historiar el crecimien-
to del movimiento evangélico en Colombia; estos fueron William R. 
Read, Víctor Monterroso y Harmon a Johnson, hacen un estudio so-
bre el crecimiento de las iglesias evangélicas en la década de los se-
senta; plantean, bajo los reportes de la Confederación Evangélica de 
Colombia (CEDEC), que “el número total de comulgantes informando 
en 1967 fue superior a los 70.000 – siete vece el total de 1950”86.

Estos autores presentan un cuadro de las distintas iglesias que 
pertenecía a la CEDEC y su crecimiento individual de iglesias y misio-
nes, siendo las iglesias de corte pentecostal que más crecieron para 
la década de los sesenta, entre ella se tiene a las Asambleas de Dios 
que de 1960 tuvieron 159 comulgantes y para fines de la década, en 
1966, alcanzaron los 596 comulgantes siendo un aumento del 274.5%; 
por otro lado, la Iglesia Pentecostal Unida a principios de la década 
de los sesenta tuvo un promedio de 3000 miembros y para finales de 
esa década llegaron a superar los 15.000 miembros, siendo una de 
las iglesias evangélicas con mayor apogeo en Colombia, teniendo un 
crecimiento porcentual de 411.7%; otra iglesia en crecer fue la Misión 
a las Tribus Nuevas que para principios de la década tuvo un número 
de 300 miembros y para finales de la década alcanzó un promedio de 
2900 miembros, siendo su crecimiento 886.7%; siguiendo con esta 
misma dinámica, las iglesias de corte liberales históricas que para la 
época fueron influenciadas por el movimiento pentecostal como los 
bautistas, menonitas y presbiterianos87, tuvieron en algunos casos un 
decrecimiento, y otros un crecimiento notable. La Iglesia Presbiteriana 
de Cumberland que decreció porcentualmente un 3.0% de 859 a 839 
en la década de los sesenta, mientras que la Iglesia Presbiteriana de 

86 Read, W., Monterroso, V., & Johson, H. Avance Evangélico en la América Latina 
(1.a ed.). Casa Bautista de Publicaciones, 1970, 103.
87 Samuel Díaz, Panorama histórico. De la Iglesia Cruzada Cristiana Central de la 
Cuidad de Cali. En P. Moreno (Ed.), Perfiles del protestantismo, 88



48

Colombia creció significativamente un 8.2%; la Convención Bautista 
de Colombia ascendió un 17.5% pasó de 3422  4021 comulgantes; 
para el caso de los Hermanos Menonitas creció un 73.3% (202 a 350 
miembros) superando casi dos veces al otro grupo menonita, la Misión 
Menonita Colombiana que alcanzó el 46.2% (143 a 205 miembros)88.

Queda aclarar que estas cifras son proporcionales al crecimiento 
que cada denominación evangélica tuvo, si el lector consulta el texto 
y analiza algunas cifras redactadas anteriormente, la Iglesia Bautis-
ta para finales de los sesenta tiene más comulgantes que la iglesia 
Misión a las Tribus Nuevas, pero en términos de proporción de cre-
cimiento, esta última supera el 40 a 1 a los bautistas. Estas cifras 
reflejan la diversidad que tuvieron los evangélicos entrando a la dé-
cada de los setenta y a lo largo del periodo señalado, la influencia 
socio – cultural y religiosa que le brindó a la sociedad colombiana, 
y añadiendo a esa influencia, los mecanismos de participación civil 
que brindaron una amplitud del mercado religioso, desmonopolizando 
el poder religioso a la Iglesia Romana y dando la facultad de decidir 
sobre su religiosidad. 

Con la irrupción protagónica de los movimientos pentecostales 
para este periodo, se complejizó el fenómeno evangélico ya que, a 
diferencia de las iglesias de corte históricas (protestantes) que apun-
taron a cierto grupo social de clase media y alta, los movimientos pen-
tecostales le dieron también la facultad a ese sector, como obreros, 
campesinos, desplazados del conflicto armado, la oportunidad de ele-
gir su creencia religiosa; Jorge Ravagli propone que “los pentecosta-
lismos acogieron a los campesinos emigrados a las ciudades, proleta-
riado y sub – proletariado urbano en el proceso de la modernización e 
industrialización de las economías latinoamericanas y colombiana”89.

Al mismo tiempo que le dio a la sociedad civil la diversificación 

88 Read, W. Monterroso, 103-104
89 Ravagli, J. El pentecostalismo y su llegada a América Latina y a Colombia. En C. 
Tejeiro Sarmiento (Ed.), El Pentecostalismo en Colombia. Prácticas religiosas, lide-
razgo y participación política, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia, 2010, 51



49

del mercado religioso para escoger su fe, estos movimientos pente-
costales fueron apetecidos por su contenido pragmático; ya que a di-
ferencia de las iglesias evangélicas de corte liberal históricas, estas 
iglesias fueron populares, alcanzaron la visibilización en la sociedad 
acogiendo a sectores sociales menos desprotegidos con su discurso 
sobre las fuerzas espirituales, la glosolalia y el carismatismo de sus 
líderes, aparte como menciona William Beltrán con respecto a la si-
tuación del Estado Colombiano frente al asunto de los derechos civi-
les en materia de libertad religiosa: “el Frente Nacional no derogó las 
leyes que restringía el proselitismo religioso, tampoco las hizo regir 
estrictamente, lo que permitió que varios colegios e iglesias protestan-
tes cerrados durante la violencia se reabrieran y que los misioneros 
extranjeros encontraran menos dificultades para ingresar al país”90.

Dicho de otra manera, la ambivalencia de la situación política 
frente a los nuevos surgimientos que aportarían a la diversificación 
del mercado religioso, permitió precisamente que estos nuevos movi-
mientos de fe, se acrecentaran cada vez más.

Durante la década de los 1970s se gestan tres características en 
los evangélicos: la multiplicidad de dogmas, discursos y prácticas, por 
un lado; el crecimiento exponencial y la diversificación del monopo-
lio religioso colombiano debido al fenómeno de los pentecostalismos. 
Esto permitió que los evangélicos tuvieran un rol más dinámico en el 
campo religioso y se fuera dejando atrás la marginación de lo público 
lentamente.

Para los evangélicos en este período participar en política fue un 
tema vedado pues una de las acusaciones que se hicieron durante la 
Violencia fue que los evangélicos era liberales radicales y muy beli-
gerantes, siendo eso en parte cierto, los evangélicos trataron de no 
vincularse políticamente e incluso pregonaron que el camino era ser 
“a-político”. No obstante, hubo adhesión política por parte de varias 

90 Beltrán, W. El evangelicalismo y el movimiento pentecostal en Colombia en el 
siglo XX. En A. M. Bidegain (Ed.), Historia del Cristianismo en Colombia. Corrientes 
y diversidad, Bogotá, Taurus Historia, 2004, 466



50

iglesias, por ejemplo, la iglesia pentecostal unida de Colombia (IPUC) 
de Palmira en 1970 apoyó abiertamente la candidatura del General 
Rojas Pinilla91.

Por otro lado, es posible analizar las disyuntivas separatistas en-
tre este tipo de protestantismo de corte popular, espiritualista y pen-
tecostal con otro sector de corte liberal histórico, muy probablemente 
más académico y clase media como, por ejemplo, “La Rosca”, una 
Fundación organizada por líderes presbiterianos que apoyó al movi-
miento de Camilo Torres92.

Desde aquí se puede ver dos maneras diferentes de acercarse a 
la realidad social y política por parte de los protestantes, de un lado, 
una supuesta “a-politicidad” que terminará en los años 1990s en la 
formación de movimientos y partidos políticos confesionales, mien-
tras que, de otro lado, una abierta opción por participar en política, 
aunque no partidista ni confesional, que estará más vinculada a la 
intervención social, la construcción de paz y la investigación crítica de 
la realidad social.

En este primer momento se ha descrito a los evangélicos y su 
transformación por el auge del pentecostalismo en la década de 
1970s y como se orientó hacia la visibilización pública en la política 
colombiana. 

Ahora es necesario hablar de las formas de violencia ejercida en 
Colombia y en las que fueron afectados los evangélicos.  Podríamos 
clasificar esa violencia a las iglesias evangélicas como: violencia es-
tructural. Al hablar de este tipo de violencia, se toma la propuesta de 
Libia Tattay93 que lo estructural tiene que ver con las dinámicas orga-

91 Moreno, Op. Cit, 4
92 Moreno, Pablo, Evangélicos y política en perspectiva histórica. Lima, Comisión de 
Estudios de la Historia en la Iglesia en América Latina, 1997, 11-12
93 Tattay Bolaños, L. El hilo de las mujeres en el consejo regional indígena del Cau-
ca. En D. Peñaranda (Ed.), Nuestra vida ha sido nuestra lucha: Resistencia y me-
moria en el Cauca Indígena. Taurus, 2010, 227-229



51

nizativas y las relacionales que tienen los sectores institucionalizados 
por el Estado frente a los sectores de base. Por tanto, lo estructural 
en términos de Braudel, es de larga duración, ya que no cambia de 
la noche a la mañana, sino que se impregna en las dinámicas socio – 
culturales de la sociedad. 

Por otro lado, se presenta una violencia corporal. Esta catego-
ría de violencia corporal, es adaptada desde una mirada teórica que 
aborda al cuerpo como símbolo y representación del lenguaje bajo 
las circunstancias de violencia. Esta perspectiva teórica parte del es-
tudio de Veena Das (2008), la cual hace mención sobre la violencia 
que han asumido las mujeres hindúes en la India. Lo que propone 
esta autora, es analizar lo corporal como lenguaje que exhibe las di-
námicas y efectos atroces de una violencia estructural dentro de un 
espacio y tiempo (pp. 344-347). Partiendo de esta teórica, se analiza 
la violencia corporal dentro de los márgenes que afectó directamente 
y/o indirectamente la corporalidad del colombiano desplazado, vio-
lentado de forma física y psicológicamente durante este periodo de 
conflicto armado. Se puede hacer una apuesta por establecer este 
tipo de violencia, principalmente, en las zonas rurales del país, donde 
las iglesias que tuvieron una incidencia activa y participativa en las 
comunidades marcadas por los enfrentamientos de grupos armados y 
la extensión del narcotráfico. 

A continuación, se presentan dos momentos para analizar ¿Cómo 
marcó la violencia estructural y corporal la perspectiva y organización 
de los miembros adherentes a las iglesias evangélicas en Colombia 
en el periodo de 1970 – 1990?

Se presentarán los casos de violencia referenciados con ante-
rioridad, estructural y corporal, con el fin de entender un presupuesto 
base del conflicto armado, el cual consiste en las implicaciones dife-
renciales que tuvo los enfrentamientos armados en el país; si bien 
es cierto, la guerra complejizó las relaciones sociales, institucionales, 
económicas de la sociedad colombiana, no siempre se vivió de una 
misma manera para el sector religioso ya que, es un elemento inhe-
rente a la constitución social. 



52

EVANGÉLICOS Y LOS TIPOS DE VIOLENCIA

 PROGRESOS: EVANGÉLICOS EN MEDIO DE UNA 
 VIOLENCIA ESTRUCTURAL. 

De antemano es importante señalar que, 
para este periodo, los evangélicos no solo 
crecieron de manera exponencial, sino que 
además incursionaron de manera incipiente y 
sin un cúmulo de experiencia en los procesos 
de visibilización institucional socio – política 
en la esfera nacional. Teniendo en claro que 
para entender los movimientos evangélicos 
entre 1970-1990 es necesario relacionarlo 
con la vida pública y política, se procede a hacer el análisis del caso. 

Augusto Libreros, presbiteriano y miembro de “La Rosca de In-
vestigación y Acción Social”, Fundación a la que se hizo referencia 
anteriormente, elaboró un análisis contextual y una crítica a los inicios 
de la participación política de los evangélicos colombianos:

Los evangélicos, hijos políticos de los misiones norteamericanas 
especialmente del sur de USA son demócratas conservadores; anti-
comunistas y anticualquier idea que se les pueda asociar a comunista; 
muy susceptibles a la influencia de USA y a asumir a la “manera crio-
lla” un American way of life de USA; asocia la prosperidad económica 
y el poderío norteamericano con el predominio evangélico en USA y 
así aspiran a que en Colombia se produzca un proceso económico 
gracias a la evangelización y conversión de los colombianos se asocia 
el católico con ser malo o el menos poco propenso al bien; además, 
se les considera condenados a la perdición eterna; el síndrome de 
perseguidos por católicos y conservadores los ha marcado. Por eso 
siempre se han opuesto al concordato Estado-Iglesia Católica Roma-
na; los evangélicos cargan una conciencia de ciudadanos de segun-
da, acompañada de un complejo de superioridad moral y espiritual; 



53

son mesiánicos pues creen poder redimir a Colombia94.

Una crítica muy profunda que hace Libreros a los movimientos 
evangélicos en Colombia, pero una acertada radiografía al contexto 
eclesial discursivo que propusieron para el periodo señalado; un dis-
curso que reflejó acciones político-religiosas en contra al catolicismo 
romano y frente al comunismo. Es interesante que lo que expone Li-
breros sobre el movimiento evangélico colombiano se cumple en par-
te con la aprobación de la Constitución de 1991 eliminando el concor-
dato que se firmó en 1887 el gobierno colombiano con la Santa Sede. 
Un ejemplo de esa pugna de poderes religiosos, se encuentra en los 
discursos expuestos en contra del catolicismo y las implicaciones de 
los movimientos ecuménicos para el trabajo en conjunto:

EL ECUMENISMO ha sido un problema para la cristiandad desde 
tiempos muy idos. Reciamente se le ha combatido conforme lo exige 
y lo requiere su peligrosidad. La integridad y la pureza de la doctrina 
evangélica han sido embestida furiosa y despiadadamente por ese 
mal compañerismo o acercamiento o cooperativismo o fraternalis-
mo… [Los Bautistas] somos partidarios de la cooperación, pero no 
de la fusión… pero nunca estaremos dispuestos a contemporizar con 
prácticas y actuaciones modernistas en abierta inconformidad con los 
principios bíblicos…

Con estas dos citas que confirma la doble perspectiva que los 
evangélicos tuvieron en esta década sobre su relación con el Estado, 
la Iglesia Católica y la Sociedad en general. Como se mencionó antes 
la Iglesia Católica, ya había comenzado ese proceso institucional de 
reconciliación con los hermanos protestantes en el Vaticano II, y aun-
que continuaron los hostigamientos por parte de los católicos roma-
nos de base, las élites de la Iglesia Católica poco a poco comenzaron 
a superar estas divisiones. Pero en el caso de los evangélicos, esa 
pugna estaba más viva que nunca, y un gran sector, del que el pastor 
Barrios es solo una muestra, cerró sus puertas a todo tipo de organi-

94 Augusto Libreros, Los evangélicos y la política. Comisión de Estudios de la Histo-
ria en la Iglesia en América Latina, 1997, p. 4.



54

zaciones ecuménicas que intentaron trabajar en conjunto.

Mientras que los discursos anticomunistas no se hicieron esperar 
por los representantes de ciertas Iglesias, Libreros expone cómo los 
altos representantes de las iglesias evangélicas lucharon entre ellas 
mismas para no exponer ninguna de sus congregaciones a los recu-
rrentes movimientos sociales de revolución como el de Camilo Torres: 
“Conviene recordar que la Iglesia Presbiteriana de Colombia con Jai-
me Ortiz a la cabeza lanzó un vasto operativo para desacreditar a 
los integrantes evangélicos de la Rosca, acusándolos de comunistas 
infiltrados en los medios evangélicos”95 .

La Confederación Evangélica de Colombia, (CEDEC) realizó un 
Encuentro Nacional de Líderes de Colombia, en Medellín del 19-24 
de 1978. En esta reunión se realizó un Análisis de la Obra Evangélica 
en Colombia. Se realizaron presentaciones sobre varios aspectos de 
las iglesias evangélicas de Colombia: el sociológico, el teológico, el 
pastoral, el bíblico-espiritual y el misionero. Sobre estos temas expu-
sieron pastores colombianos, profesores de los Seminarios Bautista 
de Cali y Seminario Bíblico de Colombia en Medellín, también partici-
paron algunos misioneros. 

Dos aspectos entre varios que se podrían destacar ameritan su 
mención aquí: por un lado, el análisis teológico consideró la necesi-
dad de “contextualizar” la teología evangélica atendiendo a la realidad 
social latinoamericana, en una de las ponencias escritas por Roberto 
Gama e Irmo Howard, docentes del Seminario Bautista de Cali (Hoy 
Unibautista) dicen:

El análisis individualista de las instituciones religiosas prepara al 
hombre para llegar al “cielo” y librarlo del infierno, pero no lo capacita 
para vivir en su “ahora” y “aquí”. La orientación ultramundana afian-
zada en la aceptación del status quo hace mirar la historia fatalística-
mente. Es casi una posición hinduista en la cual las clases e inequida-
des sociales son justificadas con principios religiosos. No se concibe 

95 Libreros, Op. Cit. 7	



55

que hay un proyecto histórico el cual deba realizarse por la iglesia 
aquí y ahora96.

El segundo aspecto que amerita mención de esa conferencia es 
la discusión realizada sobre la Misión en Colombia. Este asunto se 
refería a la fuerte presencia misionera, mayoritariamente norteame-
ricana, en la dirección de las iglesias evangélicas y sus instituciones 
educativas y de salud. Pero, en particular uno de los temas tratados 
en esta consulta fue el trabajo misionero entre los indígenas, el cual 
fue muy cuestionado. Alfredo Torres, uno de los líderes evangélicos 
que mayor trabajo hizo entre indígenas en el Vaupés y Vichada decía 
que la situación de los pueblos indígenas es muy grave, su abandono 
por parte del Estado a lo que se añade.

 La miopía misionera con su misión desencarnada, en el sentido 
de no ver en esto seres humanos creados también a ´imagen y se-
mejanza de Dios´ más que ´almas´ a las cuales hay que salvar del 
infierno, aunque se pierdan para la vida, asegurándoles con pasapor-
te barato una temprana o tardía felicidad de ultratumba, aunque aquí 
se revuelquen en una situación de ultratumba sin presente ni futuro97.

Alfredo Torres advertía sobre las opiniones que aparecían en la 
prensa nacional acerca del Instituto Lingüístico de Verano, lo que lla-
maba “comentarios injustos” pero de los que reconocía “..que muchas 
de esas denuncias no dejan de decir sus verdades y obedecen pre-
cisamente a la falta de conciencia social que ha caracterizado a las 
misiones y misioneros en Colombia”98.

Esta postura crítica que se refleja en la CEDEC de los años 70s 
es parte del ser grupos minoritarios en la sociedad, que sociológica-
mente se comportaban como “secta” con una postura contestataria 
frente a la religión dominante y al Estado que protege a esta religión. 
En la búsqueda de mayor visibilidad y gracias al crecimiento numérico 

96 Los evangélicos en Colombia, un análisis crítico, Medellín, CEDEC, 1978, 44
97 Ibid, 254
98 Ibid, 260



56

que se vería en estas iglesias después de los años 90s también se 
cambiaría esa postura crítica y reflexiva por una más ajustada al rol 
de “secta establecida” que ya habiendo obtenido algunos privilegios 
preferirá conservarlos y aumentarlos.

Diez años después, en 1988, se realizó otra consulta en Medellín, 
sobre la teología de la liberación “..con el fin de orientar a la Iglesia de 
Cristo en su testimonio y servicio en el contexto latinoamericano”99. La 
consulta trabajó tres áreas: “Autocrítica de la Iglesia Evangélica, Eva-
luación de la Teología de la Liberación y Agenda de la Iglesia Evan-
gélica”100.

Cabe resaltar que esta Consulta se realizó veinte años después 
de la II Conferencia Episcopal Latinoamericana (CELAM II) de Mede-
llín, en la que había surgido en la Iglesia de manera profética la “op-
ción por los pobres”. Dos décadas después todavía se oía el eco de la 
Teología de la Liberación en el ámbito evangélico, dentro del cual ha-
bía producido rechazo y esta consulta fue una manera de atenuar esa 
posición y mostrar cierta sensibilidad que posteriormente no fructificó 
debido a que al interior de varias iglesias evangélicas se presentaron 
rupturas dolorosas que dejaron heridas abiertas por mucho tiempo.

Es importante repetir este postulado, el mundo estaba en un con-
flicto geo-político entre el bloque capitalista y el bloque comunista, 
como dice Libreros, una gran mayoría de evangélicos formaron parte 
de los postulados del liberalismo y el capitalismo como formas so-
cio-económicas de progreso en el territorio nacional. La mayoría de 
los evangélicos apoyaron esta cruzada anticomunista. Esto explica en 
cierto sentido la relación simbiótica entre los partidos liberales y gran 
parte de los evangélicos, en especial a las distintas expresiones de 
pentecostalismos101.

99 Consulta Medellín 88, Declaración de Medellín, CEDEC, 1988, 3
100 Ibid, 4
101 Moreno, Evangélicos y política, 11



57

Así que, trayendo las preguntas mencionadas102 se podría sacar 
una conclusión parcial: un grupo representativo de evangélicos for-
mularon desde sus discursos y prácticas un imaginario beligerante 
de hacer política que tuvo dos aspectos: primero la lucha estructural 
contra todo lo que provenía del catolicismo, entre ellas lo concerniente 
al ecumenismo; y, por otro lado, la lucha ideológica frente a los postu-
lados comunistas que la sociedad colombiana y el ambiente interna-
cional estaba atravesando. 

En este periodo se forja las relaciones entre una representati-
vidad de iglesias evangélicas para el trabajo en conjunto con el fin 
de aportar de manera pertinente la sociedad en medio del conflicto 
armado. Por ejemplo, en 1975 los menonitas crearon la Asociación 
Menonita de Colombia para el desarrollo, (Mencoldes) fundación que 
promueve un trabajo social organizado y permanente para superar el 
asistencialismo; por otro lado, durante los ochentas, CEDEC y ASE-
COL se acercaron para cooperar en campañas evangelísticas, semi-
narios, días de oración y otros eventos internacionales, y en 1989 se 
unieron para dar origen a la Confederación Evangélica de Colombia 
(CEDECOL), que hasta hoy reúne un alto porcentaje de evangélicos, 
entre los que participan la mayoría de iglesias históricas, no obstante, 
con diferencias en cuanto los énfasis propios del pentecostalismo103.

Ahora referente a la participación política como tal, los evangéli-
cos tenían posiciones ambiguas; ya que como dice Libreros, en 1975 
el movimiento Colombia Solidaria lanzó a un candidato a la Cámara 
de Representantes104 mientras que para otros sectores era demoni-
zada o vista con malos ojos105. Esta concepción de la participación 

102 Véase p. 6
103 Moreno, Moreno, Protestantismo histórico en Colombia. En A. M. Bidegain (Ed.), 
Historia del Cristianismo en Colombia. Corrientes y diversidad, Bogotá, Taurus His-
toria, 2004, 439-444
104 Libreros, 7
105 En este artículo demuestra las razones de por qué no participar en la lucha social 
y en la política institucionalizada de este mundo; antes bien, invita a ser revolucio-
narios espirituales y a conservar la fe, la cual ayudará a establecer el orden social. 
En: (Bruneau, 1970, pp. 33-34)



58

activa en las esferas política institucionales se viene visibilizando con 
más fuerza y consenso en la década de los noventa. 

En resumen, de este apartado, la violencia estructural se vivió en 
esa confrontación entre lo católico y evangélico dentro las dinámicas 
de participación en lo público, como un conflicto de larga duración, 
donde los católicos y evangélicos pugnaban entre sí por el posiciona-
miento social y religioso de la época: 

Los vecinos del barrio al darse cuenta que habíamos iniciado la 
obra, nos atacaron con toda clase de amenazas, atentados de muer-
te, haciendo uso de la radio para incitar al pueblo a que nos impidiera 
continuar la construcción del templo. Esto provocó que el Consejo 
enviara comisiones al lugar de la obra en construcción, con el fin de 
echar atrás nuestros esfuerzos… Lo anterior no sirvió como un fuerte 
impulso, puesto que todos los hermanos trabajaron noche y día a fin 
de sacar la obra.

El pastor Abelardo Galvis relataba en el Heraldo de la Verdad, ór-
gano de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia (IPUC), los sucesos 
que habían ocurrido aproximadamente en 1976 con respecto al hosti-
gamiento de la comunidad eclesial evangélica por parte de habitantes 
del barrio Cuba en Pereira-Risaralda. 

Lo que se puede analizar dentro de esa violencia estructural, es 
el interés de incursionar para ciertos sectores evangélicos en la po-
lítica como instituciones; y otros sectores evangélicos, concibieron lo 
político como cambios sociales. Estas disyuntivas religiosas no-cató-
lica permitieron la diversificación y el posicionamiento de éstas en la 
sociedad; La pregunta que queda en el aire es ¿Hasta qué punto, esa 
libertad religiosa solo priorizó la única participación evangélica rele-
gando de la esfera pública a otras expresiones de fe?

RETROCESOS: EVANGÉLICOS Y LA INCERTIDUMBRE DE 
LA VIOLENCIA CORPORAL.

La realidad del conflicto armado tocó la vida de las iglesias evan-



59

gélicas como a grandes sectores de la población rural. En esta parte 
mencionaremos varios casos de la afectación de la que fue objeto la 
población evangélica que hacía parte de comunidades más amplias, 
afectadas por el desplazamiento, las amenazas y la muerte de mu-
chos de sus seres queridos.  

La iglesia todita se fue, cuando llegamos la gente que, es decir, 
los que levantaron la iglesia, eran de por allá de Cauca, tenía gen-
te conocida para Barranquilla, una parte se fueron para Barranquilla 
otros se fueron para Bogotá, otros para allá mismo, para el Cauca y 
así la gente, para San Pedro, para Montería106.

María Inocencia Ibáñez, contando sobre el desplazamiento de la 
comunidad de la vereda de Altos de Mulatos en el municipio de Tur-
bo-Antioquia en 1975 y como la situación de desplazamiento por parte 
de los grupos armados, afectó que la iglesia evangélica de esa vereda 
tuviera que ser desplazada. 

Esto es uno de los casos registrados sobre la violencia corporal 
que involucra desplazamiento, asesinatos, amenazas psicológicas; 
todo lo que obligue al ser humano a salir de su territorio, atentado así 
su integridad. William Beltrán permite analizar este patrón de violencia 
a comunidades cristianas evangélicas en las zonas de enfrentamien-
tos al conflicto armado, “aunque no existen datos oficiales al respecto, 
en los círculos evangélicos se sabe que numerosos pastores han sido 
asesinados y algunas iglesias han sido cerradas por el orden de las 
guerrillas”107. Beltrán expone una problemática que, como se mencio-
nó, va a hacer un proceso historiográfico que se comparará con una 
operación quirúrgica de alta peligrosidad; ya que para esta última sec-
ción se sabe de un sinnúmero de pastores y congregaciones víctimas 
del conflicto armado, pero que no están debidamente sistematizadas; 
pero se hará el intento de manera objetiva sacar la información más 

106 María I. Ibáñez, Entrevista realizada el 25 de octubre de 2019, p. 8
107 William M. Beltrán, El evangelicalismo y el movimiento pentecostal en Colombia 
en el siglo XX. En A. M. Bidegain (Ed.), Historia del Cristianismo en Colombia. Co-
rrientes y diversidad, Bogota, Taurus Historia, 2004, 467



60

relevante sobre la victimización de las iglesias evangélicas en los te-
rritorios de confrontación armada.

Daniel Zambrano, en una entrevista a un ex – comandante de las 
FARC, escribe que, en las zonas rurales, la persecución a las iglesias 
evangélicas tuvo que ver por la orientación ideológica que tuvieron las 
guerrillas armadas con respecto al marxismo y el materialismo histó-
rico, para ellos el asunto de fe estaba revaluada y toda congregación 
que no se alineara con estos presupuestos sufrían las atrocidades de 
la guerra. 

El comandante Jerónimo habló con el pastor Clemente Espinoza, 
manifestándole la reunión que tendrían la semana entrante con la co-
munidad de Patía, por lo tanto, necesitaba el espacio físico donde se 
reunía la iglesia para efectuar dicha comunidad. Resulta que el pastor 
Espinoza se negó diciendo “yo no le presto la iglesia, esto es casa de 
Dios y puerta del cielo”. Ante la negatividad del pastor, Jerónimo cerró 
la iglesia hasta segunda orden (pasaron ocho meses para volverla 
abrir). Por otro lado, Jerónimo le dio una notificación al pastor dicien-
do: “tiene que irse, no lo quiero volver a ver en el sector, si lo vuelvo 
a ver al siguiente día… lo mato”. Jerónimo acosó demasiado a las 
iglesias de ese sector, su asedio fue desde prohibir los ingresos a los 
misioneros, cerrar capillas o lugares donde se reunían la comunidad 
evangélica hasta mandar la orden de asesinar a ciertas personas de 
fe108.

Esto ocurrió para el municipio de Patía-Cauca, en 1987 aproxima-
damente. Según lo relatado, este ex – comandante, la persecución a 
las iglesias evangélicas se tornó en el Cauca un festín de sangriento; 
ya que aparte de las ideologías, las comunidades de fe, más que todo 
de corte pentecostal hicieron un impacto socio-cultural a través de la 
evangelización y ayuda social que amenazaba las acciones de estos 
grupos guerrilleros. 

108 Daniel Zambrano, Entrevista al excomandante Jerónimo de las FARC, realizada 
en 2019, 74-75



61

Según El Tiempo, Patía se encuentra en una zona geográfica 
donde “se puede realizar los corredores estratégicos que comunican 
con el Pacífico, ideales para el transporte y comercialización de la 
coca. La presencia de los actores armados en Nariño y en la zona de 
la Cordillera Occidental se remonta al año 1985 cuando fue creado el 
frente 29 Alonso Arteaga de las FARC”109. Otro aspecto a señalar en 
este relato, es la predisposición que tuvieron estas guerrillas frente a 
la idea de los evangélicos con respecto a su papel del expansionismo 
norteamericano; “…no se puede negar que el fundamentalismo evan-
gélico mantuvo durante la guerra fría un claro discurso anticomunista, 
que es comprensible por el origen norteamericano de la mayoría de 
misiones que arribaban al país y por el carácter ateo del materialismo 
histórico como discurso base del socialismo soviético”110. Este discur-
so desde las ciudades provocó, en muchos casos, el exterminio por 
parte de los grupos guerrilleros con tendencias marxistas a hostigar y 
a asesinar líderes religiosos en los territorios ocupados por ellos.

Por otro lado, el pastor Elkin Pereira, relata cómo afectó, a la igle-
sia y la familia, la desaparición de los cuarenta y tres jóvenes en 1990 
en Puerto Bello, Turbo – Antioquia:

Bueno fue un suceso muy fuerte, especialmente para la iglesia y 
para mi familia también, porque eh dentro de ese grupo de los cua-
renta y tres que se llevaron y desaparecieron estaba un primo mío… 
Bueno, nosotros ósea yo recuerdo esa noche, eran como las nueve 
de la noche más o menos, eh veníamos de un culto, eh en la vereda 
y veíamos la claridad hacia Pueblo Bello y nos preguntábamos qué 
sería ese resplandor, pero ósea nunca imaginamos que estuviera pa-
sando esto. Eh, ya en la mañana empezaron a llegar las primeras 
noticias de que había sido un grupo que se había metido a Pueblo 
Bello, y había atacado a la gente, correteado a la gente en el pueblo. 

109 Michael de la Rosa, Los más de mil muertos que se llevó el río Patía. El Tiempo. 
https://www.eltiempo.com/archivo/documento/CMS-16447393, 2 de diciembre de 
2015
110 Beltrán, Op. Cit. 468



62

Habían cogido muchas personas, eh los habían embarcado en 
tres camiones y se los habían llevado, y ya empezaron a llegar las no-
ticias a nosotros en las casas, que estaba desaparecido de allá de la 
vereda de nosotros, estaba desaparecido ese muchacho primo mío, 
Andrés Manuel, y estaba desaparecido, Pedro Mercado, ósea dos, 
uno era un joven, un joven de aproximadamente veinte años tenía 
Andrés y Pedro creo que estaba por ahí más o menos en unos treinta 
años, ya era un señor digamos padre de familia con sus hijos y él vivía 
con los padres y ese día había salido que a vender maíz y se había 
quedado en el pueblo, como que tomando por ahí algunas cervezas y 
eso y en esa arremetida y se lo llevaron. 

Lo otro es lo más duro para nosotros fue a parte de la desapari-
ción del primo, de la llevada, es que los muchachos que se llevaron 
de la iglesia están todos personas muy reconocidas, muy jóvenes, tra-
bajadores talentosos, eh y se los llevaron sin… Sin ninguna razón, ni 
preguntaron: ¿Usted quién es? ¿Usted qué hace?, sino simplemente 
entraron a la iglesia, los mandaron a acostar en el piso y luego fueron 
levantando, este, este y ahí se llevaron especialmente los muchachos 
de la iglesia… fueron personas al azar, ósea no llegaron cogiendo 
personas identificadas, ósea no fueron con lista, no fueron con nada, 
ellos fueron simplemente a llevarse cuarenta y tres personas porque 
el decir después de eso, fue que la guerrilla había, se le había llevado 
un ganado a Carlos Castaño ahí, eh, lo habían bajado por ahí en cer-
canías a Pueblo Bello, entonces él se iba a desquitar con las personas 
de Pueblo Bello y por cada cabeza de res, se llevaría a una persona 
y efectivamente eso fue lo que ocurrió, ósea las cuarenta y tres reses 
fueron remplazadas por cuarenta y tres personas, cuarenta y tres se-
res humanos111.

En 1990, en la comunidad de Puerto Bello, Turbo – Antioquia se 
llevaron, como dice el pastor Elkin a 43 jóvenes sin preguntar, han pa-
sado ya treinta años y la situación siguen la memoria de las víctimas 
que perdieron a sus seres queridos. Cuando se mencionaban sobre 
los retrocesos de los evangelicalismos, se hacía referencia precisa-

111 Elkin Pereira, entrevista realizada el 13 de septiembre de 2019, 6-7



63

mente a esas situaciones atroces; mientras que en las grandes urbes 
se discutían la participación política y la lucha con el catolicismo roma-
no para adquirir el poder social; en las zonas olvidadas por el Estado 
las iglesias evangélicas sufrieron muchos ataques por asuntos de su 
incidencia social en las veredas y municipios pequeños; con esto se 
sustenta un argumento expuesto: “la iglesia es partícipe activa de la 
sociedad” es decir que, las problemáticas sociales afectan de manera 
proporcional a las acciones que las comunidades eclesiales hacen en 
lo social. 

Uno de los tipos de afectación a líderes de iglesias evngélicas 
fue el secuestro o retención de extranjeros, misioneros en su mayo-
ría norteamericanos siempre estuvieron presentes en las diferentes 
iglesias. Algunos como fundadores y posteriormente otros como co-
laboradores de las iglesias. Un caso muy recordado entre las iglesias 
fue el  del misionero del Instituto Lingüístico de Verano (ILV) que fue 
asesinado en 1981 por grupos armados con ideologías izquierdistas, 
llamado Chester Bitterman.

El asesinato de un recluta del ILV, llamado Chester Bitterman, en 
Colombia en 1981, mostró cómo la teoría de la conspiración se vuelve 
contraproducente. Quienquiera que haya sudo responsable, esta ac-
ción fue consecuencia lógica de especulaciones en torno al supuesto 
papel del ILV como agente de la CIA. La muerte proveyó al Instituto 
Lingüístico de su más grande reivindicación, un mártir, y transformó, 
ante sus miembros y sostenedores, toda una secuencia de reveses 
desmoralizantes e inexplicables en otro melodrama evangélico […] El 
terrorismo contra el ILV replanteó su legitimidad sobre nuevos térmi-
nos, presentándolo como un baluarte contra la presunta subversión 
comunista en las zonas indígenas112.

Este caso responde a lo planteado anteriormente por Beltrán, 
sobre la persecución de los grupos comunistas armados a los mo-

112 David Stoll, ¿Con qué derecho adoctrinan ustedes a nuestros indígenas? La 
polémica en torno al Instituto Lingüístico de Verano. América Indígena, 1984, 44(1), 
9-24.



64

vimientos e iglesias evangélicas en el país. Este caso tuvo mucho 
impacto en la opinión pública: “El M-19 asesinó a Bitterman. El ciu-
dadano estadounidense Chester Allen Bitterman, funcionario del Ins-
tituto Lingüístico de Verano, secuestrado el 19 de enero por un grupo 
disidente del M-19, fue asesinado en la madrugada de ayer dentro de 
una buseta, en Bogotá”113. Era la noticia del diario más importante del 
país en ese momento.

Pero también a nivel internacional fue mencionado este caso, el 
País de España publicó:  “norteamericano Chester Allen Bitterman, 
secuestrado en Bogotá el pasado 19 de enero, fue hallado esta ma-
drugada por la policía urbana. El cuerpo del estadounidense fue loca-
lizado en un pequeño autobús”114. Estos periódicos, redactaron el su-
ceso catalogándolo como un retroceso para la democracia. El Tiempo 
deja ver que el grupo armado responsable de este atentado fue el 
M-19. Guerrilla que surge luego del fraude electoral al General Rojas 
Pinilla.

El ILV fue una organización de origen evangélico protestante que 
tuvo, entre otras cosas, dos objetivos claros. El primero la recopilación 
de documentación de lenguas indígenas en los países Iberoameri-
canos. El segundo objetivo consistió en la traducción de la Biblia al 
idioma de estos pueblos indígenas115. Pero precisamente, estos linea-
mientos institucionales provocaron principalmente, por parte los gru-
pos de tendencias comunista, la percepción del rol del ILV desde la 
“teoría de conspiración”. 

Como se ha mencionado, para estas décadas el mundo geopo-
lítico de las potencias está fraccionado entre el bloque comunista y 
el bloque capitalista, dando como resultado las posiciones sociales 
bajo estas ideologías socio – políticas y económicas. Colombia no 
fue la excepción, el levantamiento de guerrillas armadas de tenden-

113 El Tiempo. (2006, marzo 8). Hace 25 años. El Tiempo. https://www.eltiempo.com/
archivo/documento/MAM-1940622
114 El País, El cadáver del lingüista. 1981, marzo 8 de 1981
115 Stoll, 9



65

cia comunista provocó, entre otras cosas, la persecución a todo gru-
po de ideología capitalista, entre ellos los evangélicos. Jean Pierre 
Bastián propone una tesis de la razón de ser de esta teoría. Bastián 
plantea que “las sociedades protestantes se convertían en chivo ex-
piatorio favorito de un catolicismo de “neo-cristiandad”, porque a sus 
inclinaciones norteamericanas se añadía su participación activa en 
los movimientos democráticos y el apoyo que daban a la consiguiente 
secularización”116. Es decir, en la mentalidad colectiva de estos grupos 
armados, los evangélicos protestantes formaban parte de ese expan-
sionismo norteamericano a Latinoamérica, por esta razón, se justifi-
có este y otros casos que quizás no están documentados, sobre los 
atentados por parte de la guerrilla armada de tendencias comunistas 
a grupos evangélicos. 

Otro caso semejante fue el secuestro de dos misioneros nortea-
mericanos que trabajaban con la iglesia Unión Misionera Evangélica 
de Colombia, este hecho ocurrió en el corregimiento El Llanito, Flori-
da. El pastor Miguel Pérez lo menciona en la entrevista realizada a él, 
además porque fue presidente de esa iglesia a nivel nacional y estuvo 
en la negociación para liberar a los misioneros. Miguel Pérez dijo:

…allá en el 89 el 3 de enero eh mientras estábamos  dando inicio 
a la convención de la Unión Misionera  entra un comando del M19 y 
secuestró dos misioneros gringos  a Roy Libby y a Richard Grove y 
los tuvo 68 días, en ese  tiempo en el gobierno del presidente Barco, 
el doctor Rafael Pardo, era él era el consejero de paz y el  negociador 
con el M19 para el cese  al fuego y la reinserción del movimiento a 
la vida civil y me tocó ir  a hablar con Pizarro León Gómez arriba de  
Tacueyó a la fonda allá y ese fue un proceso de de semanas y meses 
para lograr esa cita, ya después de eso volví a subir y otra cita con 
otro comandante, Germán Rojas Niño que es bogotano, vive en Cali, 
era comandante Raúl y ya después  de eso si los dejaron en libertad, 
pero era un era un un acuerdo  entre los extraditables y el y el m19 

116 Jean P. Bastián, Protestantismos y modernidad latinoamericana historia de unas 
minorías religiosas activas en América Latina. Fondo de Cultura Económica, 2013, 
13



66

porque consideraron que ellos eran agentes de la DEA y que estaban  
en Colombia, haciendo un favor a esa agencia de los  Estados Uni-
dos, al final se comprobó que no y emitieron  un comunicado, firmado 
por los extraditables117.

No se conocen más casos de misioneros norteamericanos afec-
tados en este período, pero algunos líderes de otras denominaciones 
mencionan que sus misioneros tuvieron que salir del país por amena-
zas especialmente de los extraditables. 

Pero no todas estos desplazamientos y violencias tuvieron una 
actuación pasiva por parte de las comunidades de fe evangélicas. 
Antes bien, existieron comunidades evangélicas que resistieron y se 
repensaron formas de practicar su fe en medio del conflicto armado. 
Ricardo Esquivia, líder de la Iglesia Menonita de Colombia, en los 
Montes de María de la región del Caribe ubicada entre los departa-
mentos de Sucre y Bolívar, junto con la fundación Mencoldes realiza-
ron un trabajo importante a partir de la década de los 80s. Esquivia 
nos relata las circunstancias adversas del conflicto armado para la 
comunidad y la iglesia que dirigía. “En el 86,86 87 y veníamos pues 
hablando de eso ¿Cómo podíamos desde la iglesia trabajar estos 
temas acá (paz)? Realmente pues yo no soy pastor ni iluminado ni 
nada; sin embargo, pues ahí hacíamos lo que se podía y luego vino 
pues el desplazamiento”118.

Partiendo de esta problemática, como iglesia evangélica, se co-
locaron manos a la obra para ayudar a las familias víctimas de dicho 
desplazamiento.

La muerte a secuestradores empezó a entrar aquí, porque inicial-
mente entró el MAS y no los otros paramilitares. A través de el MAS 
se unieron las Convivir y las diferentes cooperativas Convivir que ha-
bía aquí. Entonces en esa época me estigmatizaron diciendo que era 
líder de la guerrilla; desde ahí me bautizaron. Entonces nos tocó salir 

117 Entrevista a Miguel Pérez, 25 de octubre de 2019, 2
118 Entrevista a Ricardo Esquivia, 17 de septiembre de 2019, 3



67

de San Jacinto y fuimos a Cartagena. 

En Cartagena pues, trabajamos con los jesuitas, con pacho Alda-
na y el grupo de jesuitas y el circulo obrero que existía en Cartagena. 
Entonces nos pusimos a trabajar aquí con la Iglesia Católica y algunas 
iglesias protestantes de manera en general, pero la cuestión [era que] 
continuaba esto allá en Cartagena, era difícil. Entonces hablamos con 
la gente de la iglesia y pues no [nos dijeron] vente pa Bogotá. Enton-
ces a principios del 89 nos trasladamos a Bogotá entonces, cuando 
[estábamos] allá. veníamos hablando de ¿Cómo uno le quitaba fuerza 
a la guerra? A través de los jóvenes, veníamos hablando de la obje-
ción de conciencia, veníamos hablando de todo eso. 

Entonces nos trasladamos a Bogotá como en mayo creo yo del 
89 y pues nos reunimos con Pedro (Stucky) y con las personas que 
estaban en esa época: estaba Juvenal y todas esas personas... José 
Chuquín. Es decir, en un momento determinado podíamos ir más allá, 
no solamente de la iglesia menonita como podíamos en un momento 
determinado, como rescatar porque realmente casi no se hablaba de 
lo que eran adoptismos ni hablábamos de nada de eso. Entonces 
como podíamos en un momento determinado rescatar esa misión de 
paz de la iglesia menonita como como podíamos meternos en eso; 
entonces, por un lado, José Chuquín, me invitó que fuera el abogado 
de Visión Mundial y en esa época, para ver si lográbamos que Visión 
Mundial mirara un poquito más hacia los derechos humanos, porque 
en esa época hablar de derechos humanos pues era un tema bastan-
te desconocido y era un tema como como fuera de la iglesia119.

Lograron que Visión Mundial pudiera colaborarles con asuntos 
de derechos humanos con el fin de ayudar a la comunidad que había 
sido desplazada desde la fe. Aunque en el camino tuvieron problemas 
lograron abrir una escuela de formación socio – política.

Entonces cuando vinimos en el en el 89, nos empezamos a reunir 
88, 89. Pues una de las cosas que decíamos, es que Mencoldes real-

119 Ricardo Esquivia, entrevista, 3-4



68

mente no está haciendo ese trabajo y el coordinador era Luis Correa 
y, Luis estaba, haciendo trabajo político, pero Luis se había dejado, 
había tenido muchas dificultades con las iglesias ¿sí? Mejor dicho, 
las iglesias casi quiebran a Mencoldes porque abrieron unos crédi-
tos y todo y no pagaron ¿no? Y además estigmatizaron a Luis y a 
Mencoldes, entonces a las iglesias y toda esa cuestión. Entonces un 
trabajo allá, Luis tenía un trabajo en Ciudad Bolívar trabajo allá y las 
comunidades eclesiales de base tenían sus oficinas en Mencoldes, 
su oficina principal en Mencoldes, entonces ese estaba en una visión 
bien metida hacía allá entonces pensábamos bueno. Entonces Men-
coldes realmente no estaría, pues creemos, abramos el espacio sí, 
entonces pensamos inicialmente en crear una escuela de formación 
sociopolítica para las iglesias, que ese término era muy muy fuerte120.

Contra viento y marea, el grupo liderado por el pastor Esquivia 
comenzó a dar resultado, su trabajo ha llegado a visibilizarse con las 
comunidades de la Serranía de San Jacinto.

Una vez tuvimos una reunión con lo De Pondores y Tierra Grata 
llevamos, desde Montes de María, a veinte cinco líderes y lideresas 
para un dialogo con los dialogantes de la Farc que estuvieron en mon-
tes de María están allá metidos en eso y fue interesante, porque al 
principio fue un enfrentón terrible: [Dijeron] Ellos mataron a mi herma-
no, mataron a mi mamá, mataron a mi papá y todo ese poco de gente; 
y una de las cosas que le decíamos era: “mire hermano esta gente 
acaba de salir del monte, muchos de estos duraron treinta años”. 

[…] En ese momento eran 180 cuando nosotros fuimos, que-
daban como 100 y gente sentada sin hacer nada, gente que estaba 
acostumbrada a la guerra, a las prácticas y toda esa serie, ahora ellos 
sentados allá, sin hacer nada. Esa gente hay que ponerle trabajo, hay 
que ponerle cosas que hagan hay que ponerle hay que hay que acep-
tarles, lubricarles la esperanza lubricarles el futuro. Entonces y eso no 
necesariamente lo hace el gobierno central, nosotros podemos obli-
gar a los gobiernos locales a que incluyan dentro de sus propuestas 

120 Ricardo Esquivia, Entrevista, 11,12



69

eso, nosotros empezar a tener cosas mínimas. Por ejemplo, nosotros 
estamos aquí con, porque Montes de María tiene 500 reincorporados 
y entre esos está un grupo de Corozo allá tenemos un proyectico de 
20 familias milicianas y 20 familias víctimas. Se han unido para hacer 
un proyecto agrícola etcétera etc., entonces proyectos como ese, hay 
que empujar. Y es la forma como nosotros podemos ir abonando ir 
aportando a eso, sino es difícil, y cada vez que nosotros nos reuna-
mos gente, recordarles todo lo positivo que hay porque la gente tiene 
la tendencia a mirar lo negativo121.

Desde aquí se puede ver que existen congregaciones de fe del 
tipo evangélico “histórico” que participaron activamente en la cons-
trucción de la paz desde estos años de cambios políticos y eclesiás-
ticos. Se puede evidenciar que no tan solo lograron hacer un trabajo 
mancomunado con sectores evangélicos, sino que se unieron secto-
res católicos y organizaciones internacionales. Por tanto, la discusión 
siempre será reducida a la dependencia de los hechos por parte de 
los evangélicos, los cuales sufrieron violencias, pero también partici-
paron activamente en la construcción y reconciliación de esa paz para 
el territorio del país.

CONCLUSIÓN
	
Haciendo un breve recuento de lo que se ha analizado en el pre-

sente documento, es las dinámicas generales del conflicto armado co-
lombiano. Se expuso en un primer acápite un lineamiento contextual 
al fenómeno de las iglesias evangélicas entre 1970-1990. Por un lado, 
existió una superación por esa violencia estructural, pero a la vez, 
muchos sectores evangélicos participaron como corresponsables de 
agudizar esos distanciamientos con los actores religiosos tanto como 
los sociales. Se ha podido analizar que la violencia estructural se dio 
principalmente en las grandes y medianas urbes en el territorio nacio-
nal, pero teniendo un proceso significativo en materia de incidencia en 
de la esfera pública.

121 Ricardo Esquivia, Entrevista, 47-48



70

Para este periodo, la predisposición de los grupos armados de 
orientación marxista colocó en una situación difícil a las iglesias evan-
gélicas en las zonas periféricas del país, debido a que por asuntos 
ideológicos llegaron a masacrar comunidades enteras entre ellas al-
gunos comulgantes. Esto sustenta la tesis expuesta por el Centro de 
Memoria Histórica (CHM) que la guerra afectó a la sociedad colom-
biana no siempre se vivió con la misma intensidad. Las iglesias, no 
obstante, desempeñaron un rol activo en el conflicto ya que pudieran 
participar activamente en el proceso de reconstrucción y apoyo soli-
dario a las comunidades víctimas del conflicto.

Las iglesias evangélicas en este período también sufrieron los 
embates del conflicto producidos por grupos paramilitares que recién 
estaban surgiendo en el país, así que no solamente fueron objetivo 
porque algunas congregaciones evangélicas defendían una postura 
anticomunista, sino también fueron objetivo porque otro sector de las 
iglesias evangélicas, ligado al tipo de iglesias “históricas” optaron por 
ser más proactivas en cuanto a la transformación de la sociedad, la 
intervención social en zonas rurales lo que les hizo sospechosos de 
ser “guerrilleros” y ser perseguidos por llevar sus convicciones de fe 
al campo de la acción social. 

FUENTES PRIMARIAS

Prensa: El Heraldo Bautista – Colombia 
Prensa: El Heraldo de la Verdad – Colombia 
Prensa: El Tiempo – Colombia 
Prensa: EL País – España
Actas de ponencias.
Folletos de Discursos
Entrevistas proporcionadas por el equipo de DIPAZ.

BIBLIOGRAFÍA

Barrios, S. (1970, junio). Zipaquirá (Cundinamarca). El Heraldo 
Bautista, 13-15.



71

Barrios, S. (1971, noviembre). El ECUMENISMO... ´se entra sua-
vemente`. El Heraldo Bautista, 1-25.

Barrios, S. (1972, noviembre). Interdenominacionalismo. El He-
raldo Bautista, 1-20.

Bastián, J.-P. (2013). Protestantismos y modernidad latinoameri-
cana historia de unas minorías religiosas activas en América Latina. 
Fondo de Cultura Económica.

Beltrán, W. (2004). El evangelicalismo y el movimiento pentecos-
tal en Colombia en el siglo XX. En A. M. Bidegain (Ed.), Historia del 
Cristianismo en Colombia. Corrientes y diversidad (1.a ed., pp. 451 – 
480). Taurus Historia.

Beltrán, W. (2007). De por qué los pentecostalismos no son pro-
testantismo. En C. Tejeiro, F. Sanabria, & W. Beltrán (Eds.), Creer y 
Poder Hoy (1.a ed., pp. 469-485). Universidad Nacional de Bogotá.

Bruneau, R. (1970, octubre). El Joven ante la Revolución. El He-
raldo Bautista, 1-41.

Consulta Medellín 88, Declaración de Medellín, CEDEC, 1988
Das, V. (2008). Lenguaje y cuerpo: Transacciones en la cons-

trucción del dolor. En F. Ortega (Ed.), Veena Das: Sujetos del dolor, 
agentes de dignidad (1.a ed., pp. 343-374). Universidad Nacional de 
Colombia.

de la Rosa, M. (2015, diciembre 2). Los más de mil muertos que 
se llevó el río Patía. El Tiempo. https://www.eltiempo.com/archivo/do-
cumento/CMS-16447393

Díaz, S. (2013). Panorama histórico. De la Iglesia Cruzada Cris-
tiana Central de la Cuidad de Cali. En P. Moreno (Ed.), Perfiles del 
protestantismo en Cali (1.a ed., pp. 83 – 112). Unibautista.

El Tiempo. (2006, marzo 8). Hace 25 años. El Tiempo. https://



72

www.eltiempo.com/archivo/documento/MAM-1940622

Esquivia, R. (2019, septiembre 17). Entrevista de DIPAZ a Comi-
sión Esclarecedora de la Verdad. (P. Moreno & J. Neme) [Grabación].

Figueroa Sánchez, C. R. (2004). GRAMÁTICA-VIOLENCIA: Una 
relación significativa para la narrativa colombiana de segunda mitad 
del siglo xx. Tabula Rasa, 2, 93-110.

Galvis, A. (1978). Dios estaba en el asunto. El Heraldo de la Ver-
dad, 1-23.

Ibáñez, M. I. (2019, octubre 25). Entrevista de DIPAZ a Comisión 
Esclarecedora de la Verdad. (J. Hernández & L. F. Restrepo) [Comu-
nicación personal].

Jackson, J. F. (1984). Traducciones competitivas del evangelio 
en el Vaupés, Colombia (M. E. Vela, Trad.). América Indígena, 44(1), 
49-94.

Libreros, A. (1997). Los evangélicos y la política. Comisión de Es-
tudios de la Historia en la Iglesia en América Latina, 1-7.

Los evangélicos en Colombia, un análisis crítico, Medellín, CE-
DEC, 1978

Moreno, P. (2004). Protestantismo histórico en Colombia. En A. 
M. Bidegain (Ed.), Historia del Cristianismo en Colombia. Corrientes y 
diversidad (1.a ed., pp. 421 – 450). Taurus Historia.

Moreno, P. (2013). Del cementerio al Palacio, creación de un ima-
ginario religiosa 1908 – 1991. En P. Moreno (Ed.), Perfiles del protes-
tantismo en Cali (pp. 15 – 34). Unibautista.

Moreno, Pablo. Evangélicos y política en perspectiva histórica. 
Comisión de Estudios de la Historia en la Iglesia en América Latina, 
Lima, 1997



73

Moreno, P. (1997b). La otra actividad de las minorías religiosas. 
La participación política de los protestantes en Colombia 1950—1991. 
Comisión de Estudios de la Historia en la Iglesia en América Latina, 
1-19.

Mosquera, E., & Forero, E. (2016). Una historia que no termina III. 
Autonomía, organización e institucionalización de la iglesia. (1.a ed.). 
Buena Semilla.

País, E. E. (1981, marzo 8). El cadáver del lingüista. El País. ht-
tps://elpais.com/diario/1981/03/08/internacional/352854008_850215.
html

Pereira, E. (2019, septiembre 13). Entrevista de DIPAZ a Comi-
sión Esclarecedora de la Verdad. (J. Hernández & L. F. Restrepo) [Co-
municación personal].

Pérez, Miguel, (2019, 25 octubre) Entrevista realizada en Bogotá.

Ravagli, J. (2010). El pentecostalismo y su llegada a América Lati-
na y a Colombia. En C. Tejeiro Sarmiento (Ed.), El Pentecostalismo en 
Colombia. Prácticas religiosas, liderazgo y participación política (1.a 
ed., pp. 29-54). Universidad Nacional de Colombia.

Read, W., Monterroso, V., & Johson, H. (1970). Avance Evangé-
lico en la América Latina (1.a ed.). Casa Bautista de Publicaciones.

Stoll, D. (1984). ¿Con qué derecho adoctrinan ustedes a nuestros 
indígenas? La polémica en torno al Instituto Lingüístico de Verano. 
América Indígena, 44(1), 9-24.

Stucky, P. (2019, octubre 30). Entrevista de DIPAZ a Comisión 
Esclarecedora de la Verdad. (J. Neme) [Comunicación personal].

Tattay Bolaños, L. (2012). El hilo de las mujeres en el consejo 
regional indígena del Cauca. En D. Peñaranda (Ed.), Nuestra vida ha 
sido nuestra lucha: Resistencia y memoria en el Cauca Indígena (1.a 



74

ed., pp. 203-234). Taurus.

Zambrano, D. A. (2019). El aporte de Gn. 33, 1-17 para el proce-
so de reconciliación entre víctima y victimario en el marco del pos –
acuerdo entre la FARC y el gobierno colombiano. Un estudio de caso. 
Fundación Universitaria Seminario Teológico Bautista Internacional.



75

CAPITULO 3

LOS EVANGÉLICOS, PARTICIPACIÓN POLÍTICA Y 
CONSTRUCCIÓN DE PAZ 1990-2016

A principios de los 1990s Colombia 
experimentó un tumulto de eventos que 
sacudieron a la opinión pública nacional 
e internacional, como consecuencia de la 
agudización de la violencia, por la llamada 
“guerra del narcotráfico”. Si bien hubo con-
tinuidad de la violencia de los 1960s prota-
gonizada por las guerrillas, grupos de au-
todefensa, paramilitares, bandas urbanas 
y agrupaciones de “limpieza social” ligadas 
con el narcotráfico, la ofensiva del narcotráfico en parte por sus acuer-
dos y desacuerdos con sectores de la clase política agudizaron la 
coyuntura política electoral con el asesinato del candidato Luis Carlos 
Galán y José Antequera del Partido Unión Patriótica en 1989, también 
los candidatos presidenciales, Bernardo Jaramillo Ossa de la Unión 
Patriótica y Carlos Pizarro de la Alianza Democrática, partido surgido 
de la desmovilización del M-19122.

Por su lado, los paramilitares habían comenzado una ofensiva 
contra los cuadros más destacados de la izquierda y en particular 
contra la Unión Patriótica por sus presuntos vínculos con las FARC. 
La incapacidad del Estado para hacer de la democracia algo más que 
un discurso de opinión pública y convertirlo en una práctica para to-
dos los sectores de la vida nacional, coadyuvó para que de esta crisis 
emergiera la necesidad de un replanteamiento del contrato social y se 

122 Parte del análisis de esta fase está basada en Pablo Moreno, Participación políti-
ca e incidencia pública de las iglesias no católicas en Colombia, 1990-2010, Historia 
y Espacio No.43 agosto-diciembre de 2014, Cali, Dpto. de Historia, Universidad del 
Valle, pp.169-186.



76

pensara en una nueva Constitución123.
La constitución del 1991 tenía el propósito de responder a un ob-

jetivo explícito, tal como lo señala Marco Palacios “..hallar fórmulas 
para que el Estado, gobernado por líderes honestos y competentes, 
pudiera asegurar la paz, liquidar la impunidad y ensanchar los ámbi-
tos de la democracia participativa”124.

Para los evangélicos este último asunto era muy importante debido 
a la historia de marginación política que habían experimentado entre 
los años 1950s y 1960s, por esa razón decidieron, en una Asamblea 
de CEDECOL realizada en Cali (1990), presentar candidatos para la 
Asamblea Constituyente. En esta participaron otros sectores políticos 
y sociales como: los partidos políticos tradicionales, disidencias de 
estos como el movimiento de Salvación nacional, los indígenas, sin-
dicalistas, ex guerrilleros (M19) recién desmovilizados y campesinos.

LA IRRUPCIÓN EN LO POLÍTICO

Para los evangélicos, agrupados en CEDECOL, esta década 
marcó un hito, así como para los evangélicos en América Latina. En 
un libro publicado en 1991 por la Fraternidad Teológica Latinoameri-
cana125, se analizaba la participación política de sus similares en Bra-
sil, Chile, El Salvador, México, Nicaragua, Perú y Venezuela. El título 
del libro, “De la marginación al compromiso”, explica el paso de una 

123 Los estudios sobre la violencia en este período son ya abundantes, baste men-
cionar a: Marco Palacios, Entre la legitimidad y la violencia Colombia 1875-1994. 
Bogotá: Norma, 1995. Gonzalo Sánchez, Guerra y Política en la sociedad colombia-
na, Bogotá: El Áncora Editores,  1991. Las investigaciones de los llamados “violen-
tólogos” enfatizaron la dinámica regional y local del conflicto, autores como Carlos 
Miguel Ortíz, Dario Betancour, Alfredo Molano, entre otros.  El Conflicto, callejón c 
on salida, Informe Nacional de Desarrollo Humano. Bogotá:  PNUD, 2003 este últi-
mo un estudio bastante amplio y comprehensivo.
124 Palacios, Marco, Ibid. p. 335
125 Padilla, René, compilador. De la marginación al compromiso. Los evangélicos 
y la política en América Latina. Buenos Aires: FTL, 1991. La Fraternidad Teológica 
Latinoamericana es una comunidad de evangélicos y algunos pentecostales que 
trataron de presentar una respuesta “evangélica” a la Teología de la Liberación sin 
ser una simple reacción.



77

condición subalterna en la sociedad a otra de mayor protagonismo y 
subraya la importancia del salto cualitativo dado por los evangélicos 
en esta década. Teniendo en cuenta que los evangélicos ya habían 
participado social y políticamente antes de los 90s ¿Dónde estaba 
la novedad de esta participación? En la aspiración a tener visibilidad 
política, presencia ante la opinión e incidencia pública. 

Hay un factor interno de mucha importancia para explicar este 
cambio que fue el surgimiento de nuevas iglesias con vocación para 
la participación política abierta. 

En la cuna de CEDECOL surgió el Movimiento Unión Cristiana 
(MUC), que mantuvo cierta autonomía respecto a la organización 
evangélica pero que buscó siempre dentro de ella el caudal electoral 
para sobrevivir políticamente. De la Misión Carismática Internacional 
surgió el Partido Nacional Cristiano (MNC), liderado por los esposos 
Castellanos, quienes se asociaron en esta ocasión con el partido libe-
ral. De la Cruzada estudiantil nació el Compromiso Cívico y Cristiano 
por la Comunidad (C4) un movimiento liderado por Jimmy Chamorro, 
hijo del líder de la Cruzada Estudiantil y Profesional para Cristo y de la 
Iglesia de Dios Ministerial de Jesucristo Internacional emergió el Mo-
vimiento Independiente de Renovación Absoluta (MIRA), liderado por 
la hija de la pastora principal de la iglesia, María Luisa Piraquive126.

LA EXPERIENCIA DE LA PARTICIPACIÓN POLÍTICA

Desde la Constituyente del 1991 la presencia de los evangélicos 
en la arena política se convirtió en una práctica obligada.  Muy pocos 
han puesto en tela de juicio si esa participación era necesaria o no, lo 
que ha consumido más horas de discusión es ¿quién va a participar? 
y en algunos espacios se debatió ¿cuál era el proyecto? Lo que fue 
entre los años 1960s y 1970s ilegítimo para el cristiano evangélico, 
fue presentado como un imperativo incluso acompañado de un dis-

126 Beltrán, William M, Del monopolio católico a la explosión pentecostal, plurali-
zación religiosa, secularización y cambio social en Colombia, Bogotá, Universidad 
Nacional, 2013 p. 324



78

curso teológico que llamaba a la acción política para transformar la 
sociedad.

La participación política en Colombia en estas dos décadas fue 
inaugurada por el MUC apoyado por CEDECOL. Ya se mencionó 
aquella asamblea en Cali cuando se discutió la necesidad de tener 
presencia en un país en crisis y con miras a la convocatoria de una 
Asamblea Nacional Constituyente. 

Después de algunos acuerdos se decidió junto al ya existente 
PNC de la Misión Carismática apoyar dos candidatos que fueron ele-
gidos como representantes evangélicos en la Constituyente del 1991, 
el Dr. Jaime Ortiz, presbiteriano, rector del Seminario Bíblico de Co-
lombia por parte del MUC y el Dr. Arturo Mejía del Partido Nacional 
Cristiano y miembro de la Misión Carismática.

Daniela Helmsdorf, hizo un trabajo descriptivo y evaluativo de la 
participación evangélica en la Constituyente127. Allí sostiene que esa 
participación fue significativa porque contribuyó a la ampliación de la 
representatividad de las minorías en Colombia. 

Sus aportes son evaluados en ese trabajo de acuerdo a los pro-
yectos presentados o apoyados por ambos constituyentes, por ejem-

plo, se constata que la prioridad estuvo en 
apoyar el desmonte del concordato que la 
Iglesia Católica tenía desde 1887, mientras 
que su participación en otros campos fue 
discreta, por ejemplo, en los asuntos eco-
nómicos. El tema de la libertad religiosa, 
libertad de conciencia e igualdad de todas 
las confesiones religiosas fue un asunto de 
importancia para los constituyentes evan-
gélicos, pero “..no puede atribuirse exclusi-

127 Helmsdorf, Daniela, Participación política evangélica en Colombia, 1900-1994 en 
revista Historia Crítica No, 12. Bogotá: Facultad de Humanidades, Universidad de 
los Andes, 1996 pp. 77-86.



79

vamente a los representantes evangélicos..”128 la gestión de ese logro.

Luego de la Asamblea Constituyente, el MUC tuvo una discusión 
interna sobre si continuaría participando en política, pero esto era un 
hecho irreversible y aunque el liderazgo de CEDECOL tuvo cierta 
reserva en apoyar irrestrictamente al MUC, continuó siendo la base 
electoral para tal movimiento. Por su parte el PNC de César Castella-
nos dio un paso adelante, al nombrar como su candidata a la pastora 
Claudia Rodríguez, esposa de César Castellanos.

 
En el siguiente período legislativo (1991-1994) fueron elegidos al 

Senado, Fernando Mendoza por Unión Cristiana y Claudia Rodríguez 
por el Partido Nacional Cristiano, además una representante a la cá-
mara, Viviane Morales quien posteriormente continuó siendo elegida 
por varios períodos, aunque haciendo parte de listas liberales con un 
movimiento que ella fundó al retirarse del MUC, este movimiento de 
llamó Frente de Esperanza (FE). 

A lo largo de los 1990s el MUC y el PNC, tuvieron el papel pro-
tagónico de la participación de los evangélicos en la política electoral 
colombiana; aparte del C4 algunos esfuerzos independientes no pros-
peraron y otras opciones no fueron consideradas como evangélicas 
en su accionar político. Estas dos organizaciones inscritas debida-
mente ante las instancias reguladoras de las elecciones llevaron a 
que líderes evangélicos, algunos pastores y algunas mujeres alcanza-
ran la elección en el Congreso, Asambleas departamentales, Conse-
jos Municipales e otros niveles de la administración pública.

CEDECOL siempre estuvo más cerca del MUC que del PNC, y 
quizá debido a esto logró un alcance más nacional con sus candi-
datos, mientras que el PNC vinculado a una sola iglesia establecida 
en Bogotá logró sus mejores resultados en la capital. Las diferencias 
entre estas organizaciones fueron más de tipo organizativo y de lide-
razgo antes que teológicas o políticas, pero en ambos casos siempre 
se habló de hacer presencia en la política para alcanzar influencia en 

128 Ibíd. p. 81.



80

una sociedad que se considera afectada por la corrupción. Jaime Or-
tiz decía sobre el papel de los políticos evangélicos que “.. Colombia 
necesita gente diferente. Colombia nos necesita a nosotros los cris-
tianos. Es apenas natural que el impío obre impíamente y es apenas 
natural que el cristiano actúe cristianamente”129, sin embargo, cabe 
anotar que el curso posterior que experimentó el MUC, hacia 1997, 
fue debido en gran parte a las pugnas internas por el poder, el lugar 
ocupado en las listas y los acuerdos que unos y otros se acusaban 
no habían sido respetados como sucede en cualquier partido político.

Para 1998 los candidatos al Senado y Cámara por el MUC, Jai-
me Ortiz, Víctor Velásquez y Colin Crawford (quien venía del PNC), 
perdieron su oportunidad de acceder o continuar en el congreso, lo 
que provocó una crisis en el Movimiento que ya había experimentado 
la deserción varios de sus líderes debido a los conflictos internos no 
resueltos.

Por su parte el PNC mantuvo su presencia casi ininterrumpida 
en la Cámara de Representantes y en el Consejo de Bogotá, aunque 
experimentó una disminución en la votación de 1998. El período pre-
sidencial de Ernesto Samper Pizano (1994-1998) fue favorable para 
los evangélicos en el sentido que logró regular las relaciones entre el 
clero y el Estado, de tal manera que abrió las puertas para la regla-
mentación de aspectos relacionados con la ley de Libertad Religiosa. 
A esto algunos lo llamaron “El Concordato Evangélico” considerado 
como histórico por los pastores participantes y las 16 iglesias firman-
tes, además de CEDECOL que reúne a un importante porcentaje de 
iglesias evangélicas en el país.

Este “Concordato” incluyó temas como: validez ante la ley de 
matrimonios celebrados por pastores, asistencia espiritual en condi-
ciones de igualdad en cárceles, hospitales y batallones, libertad de 
cultos en establecimientos educativos oficiales y otras medidas que 
ayudaron a reglamentar la ley de libertad religiosa. Para el presidente 

129 Ramirez, Marco Fidel, Los Cristianos evangélicos frente al país, Diálogo abierto 
con Jaime Ortiz Hurtado. Bogotá: EdiSión 1995 p. 17.



81

Samper este convenio significó “..la apertura oficial de espacios insti-
tucionales para el desarrollo de  la labor evangelizadora que cumplen 
las Iglesias Cristianas y Evangélicas”130.

Es interesante que los evangélicos que participaron en la política 
durante el período del gobierno de Samper no manifestaran abierta y 
públicamente ninguna preocupación por todas las acusaciones que 
acompañaron la gestión de este presidente durante casi todo su pe-
ríodo de gobierno. Por otro lado, se mantuvo hasta ese período como 
motivación central para la participación en política la idea de trabajar 
por las reivindicaciones propias de su ser eclesial y religioso.

Esta idea continuó hasta la siguiente campaña electoral para la 
presidencia, en la que líderes del MUC invitaron a votar por el candi-
dato Horacio Serpa con el fin de evitar que el candidato conservador 
Andrés Pastrana pudiera darle reversa a los avances de la ley de li-
bertad religiosa. En esta ocasión el ambiente se agitó por las declara-
ciones de Monseñor Pedro Rubiano sobre la preocupación que tenía 
por la inclusión de Viviane Morales en la dirección alterna del partido 
liberal, tal como lo dispuso el candidato a la presidencia Horacio Ser-
pa131. En el fondo lo que estaba de  por medio era la preocupación por 
el creciente protagonismo de los evangélicos en la política alcanzado 
en poco menos de una década.

En el número ya citado de la revista Semana, apareció un artículo 
titulado “los votos de la fe” en la que se mencionaban los resultados 
de las recientes elecciones parlamentarias y en la que a pesar de 
perder varias curules los evangélicos habían logrado sumar 150.347 
votos para el Senado y 77.754 para la cámara, teniendo en cuenta 
que para el Senado eran suficientes poco más de 39.000 y para la Cá-
mara algo más de 25.000 votos. Esto muestra un nivel de movilización 
electoral de los evangélicos progresivo en número, aunque disperso 
en candidatos, razón por la cual no lograron acceder sino 4 de los 7 
que se habían postulado en esa ocasión.

En los siguientes períodos electorales y hasta el 2005 el MUC 

130 Periódico El País, Cali 3 de diciembre de 1997.
131 Revista Semana, 17 de marzo de 1998



82

perdió protagonismo debido al retiro por jubilación de algunos de sus 
fundadores, dedicación a otra actividad pública o búsqueda de op-
ciones políticas diferentes.  Por su parte el PNC continuó con un pro-
tagonismo importante en las administraciones del presidente Andrés 
Pastrana y las de Álvaro Uribe, con quien estrecharon sus lazos de 
amistad, se dio respaldo político y legitimidad religiosa. El PNC estuvo 
adherido al partido Cambio Radical y posteriormente al partido Social 
de Unidad Nacional conocido como el partido de la U. El presidente 
Uribe compensó ese apoyo dando participación en cargos públicos 
como la embajada de Brasil, entre 2004 y 2005, a la pastora Claudia 
Rodríguez de Castellanos, quien tuvo que dejarla debido a quejas 
sobre incumplimiento de sus labores.

Sin embargo, la causa externa de mayor consecuencia para el 
MUC y el PNC fue la reforma política de 2003 que aumentó el umbral 
al 2% del total de votos. William Mauricio Beltrán describe bien este 
proceso y Alvaro Cepeda van Houten aporta estadísticas valiosas que 
Beltrán cita en su trabajo132. Debido a que ni el MUC ni el PNC alcan-
zaron dicho umbral perdieron sus respectivas personerías jurídicas 
y tuvieron que buscar asilo en otros partidos, entre los cuales salió 
favorecido el uribismo y otros partidos de la coalición uribista, hacia 
donde migraron la mayoría de políticos evangélicos y pentecostales.

Este cambio tuvo un costo no sólo político sino de imagen para 
los evangélicos y pentecostales ligados al uribismo, pues varios de 
ellos se vincularon con partidos como Colombia Viva o Convergencia 
Ciudadana cuyos cabezas de lista fueron investigados y destituidos 
por presuntos vínculos con el paramilitarismo. Por lo menos siete po-
líticos pentecostales llegaron al Senado gracias al “carrusel de la pa-
rapolítica”133.

El C4 también sufrió por los escándalos internos y la reforma po-
lítica, el padre de Jimmy Chamorro, “papá Néstor” como lo llamaban 
sus seguidores, se vio envuelto en una polémica por el manejo de di-

132 BELTRAN, Op. Cit. 328, 329
133 Ibid, p.333



83

nero. Esto influyó en el descenso de la votación de 2005 en adelante, 
perdiendo así la personería jurídica. Sin embargo, la decisión de Jim-
my Chamorro para optar por una postura independiente y promover 
leyes como que la Corte Penal Internacional tuviera jurisdicción sobre 
Colombia, le granjearon una imagen fresca y renovada ante diferen-
tes sectores políticos, aliándose al final con el liberalismo.

El único partido pentecostal que logró mantenerse frente a las 
exigencias de la reforma política de 2003 fue el MIRA, debido a que 
su base dependía de una sola iglesia y que esta se había extendido 
por varias regiones del país. Durante esta primera década del siglo 
XXI el MIRA ha logrado consolidarse como un genuino partido debido 
a su rígida disciplina interna, tiene además un Centro de Estudios 
Políticos y Sociales que se orienta a la formación de líderes jóvenes 
para la participación política. Como dice Beltrán “..es la organización 
religiosa más efectiva a la hora de reconvertir su capital religioso en 
capital político”134.

La gestión de una de sus líderes más destacadas, Alexandra Mo-
reno Piraquive, sobresalió por impulsar proyectos de ley a favor de la 
promoción y defensa de los derechos de los adultos mayores, el au-
mento de penas al delito de abuso sexual y la prevención y atención 
a niños y adolescentes victimas de abuso sexual.

Surgen preguntas sobre la participación política de los evangé-
licos y pentecostales ¿De qué manera esa participación ha servido 
para ampliar la democracia en Colombia? ¿Cómo ha influido esa par-
ticipación nacional y regional en las comunidades locales y su proyec-
ción social? Estas preguntas pueden ser tomadas como una manera 
de evaluación y balance, respecto a las cuales es necesario hacer al 
menos dos afirmaciones.

Primero, que la pluralización del campo religioso en Colombia 
permitió la participación en política del sector religioso no católico, 
tanto el evangélico como el pentecostal y carismático. Que esa parti-

134 Ibid. 349



84

cipación en alguna manera ha democratizado el espacio político que 
tienen las elecciones en una sociedad como la nuestra que se jacta 
de ser estable debido a la frecuencia electoral. Lo que por cierto no 
determina que haya una democracia ni estable ni real, pero le ayuda 
a mantener la imagen.

Segundo, que dicha participación no logró incluir activa y cons-
tantemente a la población de las iglesias no católicas, ya que este 
ejercicio electoral lo venían haciendo dentro de la práctica tradicional 
clientelista y en eso las propuestas de sus líderes religiosos no varia-
ron mucho. Además, que con excepción del MIRA los demás partidos 
no lograron consolidar un proceso de formación que se volcara en una 
participación activa a nivel local y regional, por lo que el protagonismo 
de las iglesias no católicas en la política regional y local ha sido inter-
mitente y no han alcanzado a tener la ascendencia que deseaban. Es 
posible, que cuando se investiguen casos específicos la perspectiva 
nos ayude a tener otra valoración.

Para terminar esta primera parte es importante interrogar cómo 
esa participación se relaciona o no con la solución de problemas tales 
como el conflicto armado, qué opinión han manejado las iglesias no 
católicas al respecto y qué acciones han adelantado al respecto. Esto 
se podrá ver entonces dentro del marco de la Incidencia pública polí-
tica más que entre el accionar tradicional de los partidos políticos de 
origen religioso como los mencionados.

LOS EVANGÉLICOS Y LA 
BÚSQUEDA DE LA PAZ

Los políticos evangélicos también se 
refirieron a la paz, hubo varios pronuncia-
mientos al respecto, entre los que merece 
desatacarse el emitido por líderes evangé-
licos de varios partidos en 1998. De este 
comunicado (Ver anexo 1) extraemos la si-
guientes parte:



85

En un hecho que puede considerarse histórico dentro del pue-
blo cristiano, ya que fuimos convocados en un mismo sentir, quienes 
lideramos las diferentes tendencias aquí representadas tuvimos un 
tiempo de oración y reflexión, el cual nos llevó a decidir de manera 
unánime que, para la segunda vuelta electoral próxima a realizarse, 
apoyaremos al doctor HORACIO SERPA URIBE, fundamentalmente 
por las siguientes razones:

1.	 La prioridad de su programa es la búsqueda de la paz, de la 
cual ha sido un abanderado.

2.	 Hacer partícipe al pueblo cristiano del proceso que encabeza-
rá en favor de la paz135.

Se mencionan en la carta abierta otras razones pero aquí seña-
lamos sólo las que tenían que ver con la paz. Lo interesante de esta 
carta es que algunos de quienes la firmaron en 1998, como: Viviane 
Morales, Claudia de Castellanos, Nelly Moreno, Jaime Ortíz Hurtado, 
Eduardo Cañas, Jorge Bunch, Colin Crawford, Luis Alfonso Rodríguez 
y César Castellanos, en 2016 votaron en contra del Acuerdo de paz 
logrado con las FARC, se puede entender que la política es dinámica 
y las posiciones cambian de acuerdo a como varía el relacionamiento 
de los políticos con sus respectivos partidos y el cambio de sus inte-
reses. 

Dieciocho años después cambiaron su opinión, lo que parece 
evidenciar que el apoyo a la paz se dio más en sintonía con el pre-
sidente Ernesto Samper y lo que su posible sucesor, Horacio Serpa, 
les prometió, antes que un compromiso claro con la construcción de 
la paz. En 2016 votaron contra el plebiscito porque no encontraron 
en el presidente Juan Manuel Santos el eco esperado para las rei-
vindicaciones propiamente religiosas y políticas de los evangélicos y 
se utilizó el discurso de defensa de la familia, la ideología de género 
y la oposición a la adopción para parejas del mismo sexo, como un 
producto peligroso que venía en el Acuerdo de La Habana. 

135 Carta Abierta A los pastores, ministros y pueblo evangélico de Colombia. Santa 
fe de Bogotá, junio de 1998



86

El tema de la búsqueda de la paz ha sido periférico para los evan-
gélicos que han participado en la política, no es un asunto medular 
alrededor del cual giren las adhesiones a otros partidos o que sea 
distintivo de la presencia evangélica en la política. 

CEDECOL por su parte a pesar de ser diverso en su composición, 
desde mediados de los 90s aprobó la creación de la Comisión de paz 
y derechos humanos (CPDH)136, fundada por Ricardo Esquivia, meno-
nita que ya venía trabajando en estos temas desde la década de los 
80s como se mencionó en el capítulo anterior.

Rompiendo con una visión bastante arraigada en la mentalidad 
evangélica sobre lo infructuoso de hacer algo para cambiar la socie-
dad, a no ser por la evangelización, esta propuesta de la CDHP dio 
los primeros pasos en los 1990s para animar a los pastores, líderes e 
iglesias a sensibilizarse frente a la agudización del conflicto en Colom-
bia y proponer una solución negociada del conflicto.

El hecho que los mismos evangélicos sufrieran los embates de 
esta violencia en los 1990s, por medio de asesinatos de pastores, 
desplazamientos forzados de comunidades y presiones en zonas de 
presencia de movimientos armados, forzó a que esta propuesta tuvie-
ra viabilidad en CEDECOL. 

La CDHP realizó cada año una asamblea o encuentro nacional, 
con la participación de pastores, líderes, observadores internaciona-
les y especialmente con la presencia hombres y mujeres que viven 
en los lugares concretos donde el conflicto se había agudizado. Es-
tos encuentros se caracterizaron por ser testimoniales, reflexivos y 
organizativos en torno al trabajo de la CDHP. Los debates fueron por 
momentos candentes, especialmente aquellos donde se lograron re-
unir las diferentes expresiones teológicas de las iglesias evangélicas 
como sucedió en el encuentro del 2001 en Cachipay, Cundinamarca 
donde se reflexionó sobre el papel de las iglesias frente al conflicto 
armado.

136 Hoy se llama Comisión de Reconciliación Vida y Paz de CEDECOL



87

Es necesario subrayar la ausencia de los políticos evangélicos, 
pentecostales y carismáticos en estos eventos. No era el tema que 
más les interesaba y si les llamaba la atención no consideraron el es-
pacio de CEDECOL como el más indicado para presentar su posición. 
Cabe anotar que los participantes en la CDHP provienen hasta hoy, 
en su mayoría de las “iglesias históricas” como: Luterana, Presbiteria-
na, Mennonita, Bautista y Unión Misionera Evangélica de Colombia, 
entre otras; además de algunas iglesias pentecostales clásicas como 
la Asociación de Iglesias Evangélicas del Caribe (AIEC).

También participan y gestionan, hasta hoy, el trabajo de la Comi-
sión las ONGs cristianas como: Justapaz con sede en Bogotá, Con-
fraternidad Carcelaria de Colombia en Medellín, Visión Mundial en 
Bogotá, Corsoc en Montería, Paz y Esperanza en Medellín, Visión 
Ágape en Bogotá e instituciones educativas como la Unibautista en 
Cali.

Uno de los logros más importantes de la Comisión ha sido la sen-
sibilización sobre la realidad del país en diferentes regiones. Esto se 
ha logrado por medio de la Escuela de Formación Bíblica para la paz. 
Como uno de los resultados se crearon equipos de trabajo en más de 
10 departamentos del país y comenzando el año 2000 ya había una 
representación casi nacional de la comisión. La Escuela se propuso 
ofrecer herramientas para el análisis de la sociedad y sus problemas 
desde una perspectiva teológica y cómo hacer incidencia en ella. 

Otro de los aportes de la Comisión ha sido la formación e imple-
mentación de algunos proyectos de intervención social, que son el 
resultado del esfuerzo por pasar de la sensibilización a la implemen-
tación de respuestas frente a los desafíos presentados por comunida-
des afectadas por el desplazamiento forzado.

La Comisión comenzó a impulsar un proyecto de documentación 
e investigación de casos de violaciones a los Derechos Humanos por 
parte de los diferentes actores armados (Guerrillas, Paramilitares y 
Militares). Esta investigación ha sido publicada desde 2005 y fue pre-



88

sentada en instancias donde se hace incidencia, por ejemplo: Emba-
jadas en Colombia, Gobierno Nacional, Iglesias en el exterior, algu-
nos congresistas en EE.UU. y en Europa. El documento es conocido 
como “Llamado profético”137.

Entre los hechos destacados promovidos por la Comisión de paz 
de Cedecol en pro de la construcción de paz y la reconciliación, cabe 
mencionar en este período la Primer Cumbre Nacional de la Iglesias 
Cristiana Evangélica por la paz de Colombia, realizada en San An-
drés, entre el 13 al 17 de febrero de 2006. Con la participación de 110 
representantes de diferentes denominaciones e instituciones de todo 
el país y con el acompañamiento internacional, publicaron una Decla-
ración que incluyó temas como: El lugar de las iglesias y Cedecol en 
el conflicto, perspectivas temáticas de la Cumbre, Nuestra visión para 
Colombia, el marco bíblico teológico, quince líneas de acción para 
que la iglesia local, regional y nacional se involucren en el trabajo por 
la paz y un Llamado y Compromiso138.

Entre las perspectivas temáticas de la Cumbre se destacan: la 
situación de la niñez frente al conflicto armado, el desplazamiento 
forzado, diálogos, negociaciones y desmovilización, Verdad justicia y 
reparación, política internacional.

La visión para Colombia desde esta Cumbre dice entre otros 
asuntos que: 

Nuestra visión es una patria donde se conviertan las armas en 
herramientas de producción, donde todos vivan en paz y sin temor y 
se pueda vivir la identidad propia respetando las identidades de los 
demás. Creemos en la equidad, y el respeto de género, de etnias, de 
culturas y de opciones políticas y religiosas, basados en los principios 

137 Este documento se encuentra en el siguiente link: http://www.justapaz.org/me-
dia-libreria/somos-conocimiento-en-justapaz/informes-un-llamado-profetico-justa-
paz
138 Folleto Primera Cumbre Nacional de la Iglesia Cristiana Evangélica por la paz de 
Colombia, febrero, 2006, Archivo histórico de la Unibautista, Cali.



89

de la pluralidad139.

Esta visión se diferencia notablemente de la que otras iglesias, 
del tipo neopentecostal ha presentado al país como la imagen de la 
“iglesia cristiana en Colombia”, reafirma una vez más la diversidad de 
las iglesias evangélicas en cuanto al tema de la paz y al tipo de socie-
dad que han anhelado. Por ese motivo en pro de la búsqueda de la 
Verdad de las iglesias en medio del conflicto es importante destacar 
estas diferencias de visiones y perspectivas, aún dentro de Cedecol. 

En Colombia existieron otros esfuerzos de iglesias evangélicas 
trabajando por la paz, en los 1990s surgieron:  Fundación de Cristia-
nos por la Paz, liderada por el pastor Alfredo Torres, el Plan de Acción 
Pastoral de las Iglesias por la Paz de Colombia, con el apoyo del 
Consejo Latinoamericano de Iglesias (CLAI); La iglesia Menonita de 
Colombia y los Hermanos Menonitas con Justapaz y Mencoldes que 
habían nacido antes de los 90s, la primera de esta organizaciones 
ha sido hasta el presente una promotora de la Comisión de paz de 
CEDECOL.

Un aspecto que vale la pena destacar fue la apertura hacia otros 
grupos y plataformas más amplias que defienden los derechos hu-
manos y la paz. Desde la Comisión de Paz y Derechos Humanos 
se impulsó la participación en el Foro de Cooperación Ecuménica, el 
Consejo Nacional de Paz, Ricardo Esquivia fue representante por las 
iglesias durante varios años, y la Asamblea Permanente de la Socie-
dad Civil por la Paz tanto en sus cuatro plenarias como en las instan-
cias de dirección nacional y regional. La asamblea permanente tuvo 
representantes en los comités temáticos del diálogo con las FARC 
durante el gobierno de Andrés Pastrana y miembros de la CDHP par-
ticiparon en ellos.

En cuanto al Consejo Nacional de paz Ricardo dice: 

Guillermo Triana jugó un papel clave, cuando se creó el consejo 

139 Ibid, 6



90

nacional de paz, entonces llamaron a Cedecol para que nombraran un 
representante al consejo nacional de paz y Guillermo me nombró a mi 
sin asamblea ni nada, simplemente bueno él es el presidente dela co-
misión de derechos humanos y paz de Cedecol, por lo tanto él puede 
ser la persona que... y él fue la persona que me nombró a mí, a partir 
de eso ya independiente de lo demás, nosotros empezamos a trabajar 
desde el consejo nacional de paz y fue un tiempo de presencia de las 
iglesias no católicas en los esfuerzos por lograr la paz140.

Es pertinente mencionar algo de la trayectoria de Ricardo Esqui-
via como líder menonita en Colombia, pues su trabajo con la Comisión 
de paz de CEDECOL fue pionero al movilizar un sector de las iglesias 
evangélicas para trabajar por la paz y promover el compromiso social 
y político no partidista, de las iglesias evangélicas.

En la entrevista realizada en Sincelejo, Ricardo nos contó algo de 
su trayectoria eclesial y social. Dice que en 1986 o 1987 trabajaba en 
los Montes de María con Mencoldes, una ONG menonita, en la que 
decidieron apoyar a los núcleos de la ANUC, Bolívar. Incluso recibió 
el apoyo del misionero Gerardo Stucky y su esposa María quienes 
visitaron ese territorio para explorar la posibilidad de iniciar una iglesia 
en esa zona.

Tiempo después llegó a la zona el MAS (Muerte a secuestrado-
res) y se unió a las Convivir que había en esos años en dicha zona, 
“..entonces a mí en esa época me estigmatizaron diciendo que era 
líder de la guerrilla, …desde ahí me bautizaron entonces nos tocó salir 
de San Jacinto y fuimos a Cartagena,…trabajamos con los jesuitas 
con Pacho Aldana y el grupo de jesuitas aquí el círculo que existía en 
Cartagena…”141 En 1989 Ricardo y su familia se trasladó a Bogotá, 
allí comenzó a trabajar con Visión Mundial y temas como la Objeción 
de conciencia.

En 1989 se convocó a una reunión de CEDECOL en el campa-

140 Entrevista a Ricardo Esquivia, p.36
141 Entrevista a Ricardo Esquivia, Sincelejo, 17 de septiembre de 2019, p.3



91

mento el Coro, km.18 en la vía Cali-Buenaventura, en esa reunión 
dice Ricardo “…empezamos a empujar de tala manera que las igle-
sias miraran un poco más hacia lo político que miraran más hacia lo 
social pero también hacia lo político y que si lo que la iglesia estaba 
pidiendo liberta de culto pues lo mejor era que nos metiéramos si? 
participar en la constituyente entonces en esa época estaba Héctor 
Pardo de presidente de Cedecol”142

Ricardo Esquivia continuó por varios años liderando la Comisión 
de paz de Cedecol tal como se mencionó antes, pero su rol combinó 
su participación en la iglesia menonita, el espacio de las iglesias evan-
gélicas, su perspectiva ecuménica y su trabaja por la paz, lo que le 
acarreó críticas y momentos difíciles tanto dentro de las iglesias como 
fuera de ellas por su posición contestataria y profética. 

Otro organismo que trabajó en esta línea de construcción de paz 
fue la Red Ecuménica de Colombia (REC)143, promovida por iglesias, 
del tipo histórico, y afiliadas al CLAI como la Iglesia Presbiteriana de 
Colombia (IPC) y la Iglesia Evangélica Luterana (IELCO). Hacia fina-
les de 2001 se realizaron las primeras reuniones en la sede de la IEL-
CO y desde ese momento se optó por desarrollar una línea ecuméni-
ca en el trabajo por la paz, incluyendo sectores de la Iglesia Católica.

Inicialmente la Red desarrolló talleres de sensibilización y en-
cuentros con comunidades que estaban experimentando los rigores 
del conflicto armado. Posteriormente en el 2003 se dieron pasos más 
concretos hacia una planeación estratégica del trabajo del que se des-
prenden las principales líneas de acción: apoyo a desplazados con el 
fin de que puedan retornar a sus lugares de origen, talleres de forma-
ción bíblico-teológica y pastoral para abordar desde esa perspectiva 
el problema de los desplazados, trabajo con mujeres, promoción y de-
fensa de los Derechos Humanos, incidencia política ante organismos 
nacionales e internacionales y participación en procesos y alianzas 
para la búsqueda de la paz. 

142 Ibid. p.6
143 Oikoumene, Memoria histórica y Compromisos. Cartagena, marzo 22-24 de 2004.



92

Uno de los casos de victimización al liderazgo de esta organiza-
ción fue el del Rev. Milton Mejía, coordinador de la Red Ecuménica de 
Colombia. En entrevista realizada al pastor Mejía, él comenta que el 
trabajo se enfocó en los Derechos Humanos, con otras iglesias histó-
ricas y católicos como la Comisión Intereclesial y la Arquidiócesis de 
Cartagena “..hicimos un trabajo fuerte de acompañar comunidades 
víctimas de la violencia retornadas, en ese tiempo eran expulsadas, y 
retornaban a su territorio con apoyo de comunidad internacional..”144 
Por ese trabajo, que fue respaldado por Iglesias y organizaciones 
eclesiales europeas y estadounidenses, Milton Mejía y otros líderes 
de la REC recibieron amenazas, por el acompañamiento de víctimas 
del desplazamiento.

En este tiempo “..comenzaron las amenazas a nosotros, el pres-
biterio, nosotros tuvimos acceso a un documento de inteligencia, don-
de ahí se decía claramente que la oficina de la iglesia presbiteriana 
de Barranquilla era sede de apoyo de las FARC.. y además de eso…a 
quienes capturaban les pedían información de líderes y de la iglesia 
presbiteriana quien era el líder y pedían información mía, Milton Me-
jía…nosotros tomamos precauciones…”145.

Uno de los hechos notorios en ese período fue la captura de Mau-
ricio Avilés, un joven que trabajaba con una organización de la Costa 
relacionada con la Comisión Intereclesial, abogado que colaborada 
con la iglesia presbiteriana. El tuvo que salir del país por esos proble-
mas de seguridad y se fue a Brasil, en el año 2004.

Milton Mejía tuvo que salir del país debido a amenazas y señala-
mientos continuos de ser colaborador de las FARC. “La situación más 
grave conmigo se presentó en 2006…y ahí a comienzos de año, yo 
primero salí de Barranquilla, yo viví en Bogotá como cinco meses, e 
iba a Barranquilla de vez en cuando y tratando …sin que nadie supie-
ra…mi familia estaba en Barranquilla. No y ahí es cuando se decide, 

144 Entrevista a Milton Mejía, Bogotá, 11 de marzo 2020.
145 Ibid.



93

yo me fui a Estados Unidos”146. Él y su familia aprovecharon este tiem-
po para estudiar allá, pero la organización se vio afectada por estas 
amenazas y poco después la REC dejó de existir, no sólo por estos 
hechos sino también por modificaciones en las agendas de las orga-
nizaciones que soportaban a la Red. 

Las instituciones educativas universitarias que han trabajado por 
la paz han sido un soporte académico al trabajo de las iglesias evan-
gélicas en este campo. La Corporación Universitaria Reformada de 
Colombia (CUR) de Barranquilla y la Fundación Universitaria Bautista 
(Unibautista) de Cali, han sido parte de la Comisión de paz de CEDE-
COL, de la Red Ecuménica de Colombia y ahora del Diálogo Intere-
clesial por la paz (DIPAZ).

Estas dos instituciones han aportado al desarrollo de procesos 
de capacitación y formación para la paz. En el caso de la Comisión 
de paz de CEDECOL, la Unibautista ha coordinado con el Rev. Pablo 
Moreno, por varios años la Escuela de Formación para la paz, desde 
el año 2009. Mientras que la CUR ha coordinado recientemente la Es-
cuela de Acción No-violenta con el Rev. Milciades Púa. Programas de 
formación para líderes e iglesias, pastores y mujeres comprometidas 
con la construcción de paz.

La comisión de paz de Cedecol y Justapaz han publicado como 
se mencionó antes, la documentación de casos de víctimas del con-
flicto y semillas de esperanza, titulado “Llamado profético”147. En el 
documento No. 9 de 2014 apareció una mirada cuantitativa a los ca-
sos documentados, lo que a manera de muestra para un año (2013) 
nos muestra el rol de las iglesias como víctimas y especifica algu-
nas de ellas por los casos documentados. Por ejemplo, en ese año 
“..la iglesia que más violaciones registró fue la Asociación de Iglesias 
Evangélicas del Caribe (AIEC), 70 de las 81 violaciones fueron contra 

146 Ibid.
147 http://www.justapaz.org/media-libreria/somos-conocimiento-en-justapaz/infor-
mes-un-llamado-profetico-justapaz



94

personas vinculadas a 10 denominaciones cristianas no católicas”148.

Estos datos de uno de los últimos informes de estas organizacio-
nes nos presentan como el conflicto siguió afectando a las iglesias en 
este período, segunda década del siglo XXI, pero además la manera 
en que se hicieron varios esfuerzos para responder con una resilien-
cia constante ante los embates de los efectos del conflicto. En esa 
línea los esfuerzos para trabajar por la paz no se han detenido.

 
En 2014 nació el Diálogo Intereclesial por la paz (DIPAZ) por ini-

ciativa de varias organizaciones: la Comisión Intereclesial de Justicia 
y Paz, Justapaz, Mencoldes, Corsoc, Confraternidad Carcelaria de 
Colombia, la Unibautista, la CUR, Iglesia Presbiteriana de Colombia, 
Iglesia Evangélica de confesión Luterana, Concilio de las Asambleas 
de Dios en Colombia; y algunas organizaciones internacionales en 
condición de co-dialogantes como Federación Luterana Mundial, Igle-
sia Sueca y Concilio Mundial de Iglesias.

DIPAZ es un proceso que está animado por representantes de 
iglesias y organizaciones basadas en la fe que han venido participan-
do y articulándose durante los últimos cinco años en procesos socia-
les y acompañando comunidades que trabajan en la construcción de 
paz con justicia desde la acción noviolenta, la búsqueda de verdad y 
justicia que facilite el camino hacia una verdadera reconciliación en 
Colombia149.

DIPAZ tuvo un papel protagónico en los diálogos entre el Estado 
colombiano, presidido por Juan Manuel Santos y las Fuerzas Arma-
das Revolucionarias de Colombia (FARC) realizados en La Habana. 
De hecho, DIPAZ es mencionado en el Acuerdo como una de las or-
ganizaciones de las iglesias no católicas que recibía el encargo de 
apoyar la implementación del Acuerdo.

148 Informe Llamado Profético No. 9, Bogotá, Comisión de paz de CEDECOL y Jus-
tapaz, 2014, 38
149 DIPAZ http://dipazcolombia.org/dipaz/ Consultado el 2 de mayo de 2020



95

DIPAZ ha funcionado con tres líneas de trabajo: Verdad y Justicia, 
Anti-militarismo y Noviolencia, y Reconciliación. 

IGLESIAS Y VÍCTIMAS DEL CONFLICTO

	 El pastor Miguel Pérez, a quien ya ci-
tamos en el capítulo anterior, y quien fue pre-
sidente de la iglesia Unión Misionera Evan-
gélica, secretario general de CEDECOL, 
voluntario y director del ministerio Puertas 
Abiertas, describe de manera general que 
en el período de los 90s y primeros años del 
siglo XXI las iglesias siguieron siendo afec-
tadas por el conflicto armado colombiano. El pastor Pérez dice: “Al 
lado de la problemática política, de la confrontación entre grupos ar-
mados ilegales eh de izquierda y el gobierno si hubo persecuciones.. 
el mayor persecutor de tantos años fue las Farc, el segundo fue el 
ELN, el tercero fueron los paramilitares y los cuartos en perseguir fue 
el Ejército”150.

Además, en los 90s él menciona varias regiones donde fue más 
afectada la presencia de las iglesias evangélicas que en otras, espe-
cialmente en: 

Si, regiones como el sur de bolívar, regiones como el Catatumbo 
eh sur del cesar vivió eso, un poco el magdalena un poco más hacia 
la sierra eh..Arauca, casi todo Arauca eh se salva mucho Casanare, 
pero la zona de la macarena y hacia el Caquetá en el meta, Guaviare, 
y eh putumayo, de hecho, Caquetá, parte de Nariño eh. bajo cauca 
antioqueño, Urabá antioqueño eh. la zona de buenaventura en el valle 
del Cauca fueron zonas o han sido zonas como decimos llevamos del 
bulto pues en mi radar están esas zonas principalmente, ahí..hubo 
también al lado de eso en zonas del oriente antioqueño, persecución 
religiosa151.

150 Entrevista a Miguel Pérez, 25 de octubre 2019, 3	
151 Ibid, 3



96

Aunque el pastor Pérez también advierte que esa persecución no 
fue en una sola vía, pues para él los evangélicos también fueron muy 
activos en su rechazo de la Iglesia Católica. 

…pero también de otro lado que el el algunos evangélicos lle-
garon como con ganas de pelear entonces un mensaje, un mensaje 
evangelizador condenatorio 100% hacia la religión católica, hacia lo 
que el sacerdote dice en sus homilías, dice en sus misas y por que-
rer ganar prosélitos como decimos proselitismo eh fue un proselitis-
mo, demasiado radical pero fanático yo le digo entonces eso también 
enervó los ánimos en algunos lugares sí?152

Uno de los casos colectivos para mencionar como víctimas del 
conflicto en este período, es el de la Iglesia Presbiteriana de Colombia 
en la región del Urabá, chocoano-antioqueño. Particularmente en la 
década de 1990 los diferentes actores armados: guerrillas, paramilita-
res y narcotraficantes asolaron la región y produjeron muerte, despla-
zamiento y zozobra en la población de los corregimientos de Pueblo 
Bello, Turbo; Saiza, Córdoba y Currulao, Antioquia.

	 El 14 de enero de 1990 en Pueblo Bello, Turbo hubo una masa-
cre ordenada por Fidel Castaño en la que murieron 43 personas sos-
pechosas de conocer a los guerrilleros que habían matado 43 vacas a 
Castaño en diciembre de 1989, por cada red perdida habría de pagar 
un habitante del pueblo. La noticia reportada decía: 

60 tangueros llegaron a las 8:30 de la noche a Pueblo Bello, atra-
vesaron un camión Dodge 600 en el puente del río Mulato, de casa 
en casa sacaron a empellones a los hombres y los amontonaron boca 
abajo en la plaza central. Algunos se tiraron al río cuando escucharon 
los alaridos de las primeras mujeres que se negaban a dejarlos salir 
de sus casas, pero pocos escaparon. Los paramilitares de Castaño 
les prendieron fuego a varias viviendas y a las 11:30 de la noche, una 
vez terminaron de amordazar a 43 campesinos, los montaron en ca-

152 Ibid, 3



97

miones, los llevaron a Las Tangas y los torturaron a orillas del río Sinú 
mientras les preguntaban por las 43 vacas que la guerrilla le había 
robado a Castaño en diciembre de 1989, así como por la muerte de 
Humberto Quijano, el capataz de Las Tangas. Los patearon, les cor-
taron las venas y las orejas. Los desaparecieron. Sólo siete cuerpos 
fueron recuperados en abril de 1990, luego de una exhumación en 
Las Tangas153.

En Pueblo Bello había una iglesia presbiteriana y uno de los tes-
tigos de este mismo acontecimiento, Ever Henrique Arrieta, recordó:

Y posteriormente ya las cosas se agudizaron más en el año no-
venta, porque en el año mil novecientos ochenta y nueve (1989), el 
veintitrés de diciembre, eh, un grupo de guerrilleros, según pertene-
cientes al EPL, le robaron a Fidel Castaño, un hacendado que vi-
vía en los alrededores de Valencia, Córdoba, le bajaron cuarenta y 
dos novillos de unos camiones que llevaba o de una de sus fincas 
para otra finca, entonces el ganado desafortunadamente aunque lo 
interceptaron en el Alto de Mulatos, que es otro corregimiento cerca 
a Pueblo Bello, en la vía hacia El Tres, Turbo, eh, como allá no había 
dónde desembarcar ese ganado, lo llevaron a Pueblo Bello y lo des-
embarcaron en un desembarcadero que hay ahí en Pueblo Bello, que 
todavía existe, entonces en represalia, el señor Fidel Castaño mandó 
un grupo de hombres, eh , al pueblo, y fue donde recogieron en el año 
mil novecientos noventa (1900), catorce de enero, de ocho y treinta a 
a nueve de la noche y se llevaron cuarenta y tres personas en repre-
salia, por el robo que habían hecho del ganado, catalogándonos a no-
sotros como miembros de la comunidad pueblo bellense, que éramos 
cómplices del robo del ganado154.

Entre los afectados por esta masacre, Ever Henrique Arrieta dice: 
“…ese día si por el catorce de enero, uno mis tíos, el menor por parte 

153 El Espectador, Judicial 17 de enero de 2015, consultado en https://www.elespec-
tador.com/noticias/judicial/los-fantasmas-de-pueblo-bello-25-anos-despues-de-ma-
sacr-articulo-538458
154 Entrevista a Ever Henrique Arrieta, Apartadó, Antioquia, septiembre de 2019, p.2



98

de mi papá, ese también se lo llevaron en los cuarenta y tres”155. Pero 
él subraya que de la iglesia presbiteriana se llevaron a varias perso-
nas: 

De la presbiteriana desaparecieron nueve jóvenes, un señor adul-
to también como de unos cuarenta años y de la iglesia pentecostal 
se llevaron a otro señor. Los presbiterianos, todos los sacaron de la 
iglesia. Yo estaba esa noche en el punto, era un domingo a las ocho 
y treinta, ya estábamos culminando el servicio religioso, cuándo llegó 
el grupo y nos sacó a todos de la iglesia, posteriormente dijo que solo 
los hombres, las mujeres se devolvieron y los hombres seguimos y 
de entre todos éramos veinte hombres que habíamos en la iglesia y 
fueron buscando solo personas jóvenes156.

Otro testimonio, del pastor Edwin Gomez sobre Pueblo Bello, nos 
brinda información adicional sobre la experiencia de la iglesia presbi-
teriana en este corregimiento. Él llegó a la zona en 1994, específica-
mente a la comunidad de San Andrés, Pueblo Bello y un año después 
esta comunidad fue desplazada. 

“Como tal, la comunidad cristiana o la iglesia no se ha vuelto a 
restaurar, los hermanos quedaron dispersos por muchos sectores del 
país: Urabá, Córdoba, ciudades, en fin y la comunidad de la iglesia 
con tal en esa vereda no ha vuelto”157 De lo que era el patrimonio 
de la iglesia en ese lugar no quedó nada, el pastor Gómez comenta: 
“..donde estaba el templo, ya no existe el templo, eh…la casa pastoral 
tampoco existe, eh…existe una nueva vivienda me han comentado, 
no soy testigo visual de eso si no que me han comentado que viven 
otras personas, unos profesores”158. Años después, en 2002 el pastor 
Gomez decidió volver a Pueblo Bello, porque la iglesia presbiteriana 
volvió a abrir sede allí, pero nadie quería ir porque había miedo, el 

155 Ibid. p.3
156 Ibid. p.3
157 Entrevista al Edwin Gómez, Apartadó, Antioquia, noviembre 2019, p.2
158 Ibid. p.2



99

pastor comenta que todavía en “…dos mil dos, dos mil tres, dos mil 
cuatro…como hasta dos mil seis o siete todavía mucha gente le huía 
a la guerrilla y le tenía un pavor a la guerrilla”159. De hecho, él y su fa-
milia vivieron una toma de la guerrilla en 2002, poco después de haber 
llegado y aunque no hubo muertos sí hubo gente que huyó del pueblo 
hacia las afueras y estuvieron por varias horas, entre la gente estaba 
su esposa y dos hijos. Era el miedo que todavía aterrorizaba cuando 
llegaba la guerrilla, así fuera de paso para conseguir alimentos.

La iglesia presbiteriana significó en estos años un sitio de “…es-
peranza, refugio, consuelo, sí. Creo que ante todo esas cosas signifi-
caba la iglesia para la comunidad”160 Este hecho se reflejó en la vida 
del pastor Gómez, porque su desempeño como pastor estuvo mar-
cado por la realidad del conflicto: “Para mí, Pueblo Bello y el trabajo 
pastoral en Pueblo Bello, que fue de once años eh…fue el mejor se-
minario para mi vida, porque pastorear en Pueblo Bello fue pastorear 
familias que le había desaparecido de sus familiares, eh, viuda que 
les habían matado a su esposo, huérfanos que le habían matado a 
sus padres, padres que le habían quitado a sus hijos…”161

Finalmente, sobre la masacre concluye el pastor: “…a la comuni-
dad de Pueblo Bello le ha faltado eso, saber qué pasó con los treinta 
y seis campesinos que se llevaron el catorce de enero en el noventa, 
porque ya hay seis o siete cuerpos reconocidos, identificados, pero de 
los otros no sabemos, no sabemos nada”162.

Otro aspecto que es importante resaltar tiene que ver con la rela-
ción de la iglesia presbiteriana y otras iglesias. El pastor Bernardino 
López, quien trabajó en varias veredas y corregimientos en las déca-
da de 1990 nos dice que: “..yo estuve en Saiza en el noventa y tres, en 
el noventa y cuatro estuve aquí que pasé a Turbo, pero allá en Saiza 

159 Ibid. p.4
160 Ibid. p.5
161 Ibid. p.5
162 Ibid. p.7



100

sólo estuve un año por motivo de educación de las hijas, entonces me 
vine, yo creo que eso fue en el noventa y cinco…”163 El fue testigo del 
resultado del desplazamiento masivo de siete veredas que caminan-
do llegaron hasta Pavarandó, pero resalta que “…nosotros teníamos 
una asociación con un grupo claretiano, un proyecto de educación 
para adultos y se que ellos tienen una bonita información sobre todo 
eso que pasó…Con la iglesia católica como le digo, la relación fue 
muy buena y hablando de las otras iglesias como la cuadrangular, 
también una buena relación entre iglesias, entre comunidades”164.

Esa relación estuvo enfocada en el servicio a la comunidad, 
…el papel de la iglesia siempre fue un liderazgo que pudo orien-

tar el proceso de desarrollo de la comunidad, por ejemplo, estuvimos 
solicitando al municipio para que llevara una escuela para los niños. 
Creamos un comité de trabajo, nosotros le llamábamos que era un 
grupo cooperativo… Pensamos en un proyecto de desarrollo para la 
comunidad que era un cultivo de caña de azúcar, sembrar caña para 
que hubiera un mejor estado de trabajo para la comunidad… Nos ayu-
dó la Curia de Ríosucio, nos habían dado todos los enseres o utensi-
lios para producir panela, las pailas, el motor, todo lo que se necesita 
para producir panela165.

Otro aspecto para mencionar en esta parte es la relación que 
tuvieron con la iglesia tiempo después las FARC porque si bien hubo 
desplazamiento, esto fue resultado de la lucha por el territorio en-
tre FARC y paramilitares. La población civil como siempre quedó en 
medio de fuegos cruzados, sin saber exactamente cuál era su rol en 
medio de ese conflicto. De ahí que llame la atención la observación 
que hace el pastor López: “.. ellos generalmente nos reconocían como 
una comunidad organizada y siempre respetaron las decisiones de 
las iglesias, es más, en la vereda no hacían una actividad sin que le 
preguntaran a la iglesia, .. y nunca nos interrumpieron, inclusive, al-
guna vez hicieron una fiesta y en la fecha que ellos tenían, nosotros 

163 Entrevista a Bernardino López, Apartadó, Antioquia, octubre 2019, p.4
164 Ibid. p.5
165 Ibid. p.3



101

teníamos un programa y la suspendieron precisamente para que no 
hubiera choque ni nada de eso..”166

Esta descripción contrasta con la realidad que poco después su-
frieron familias enteras por el desplazamiento “..unas ciento veinte fa-
milias..más o menos..Sí habían familias de once personas”167 El pas-
tor interrogado si sabía las razones por las que las FARC desplazaron 
esas comunidades, respondió: “..no tengo claridad sobre eso, pero 
como en el ambiente estaba que los paramilitares iban abarcando 
toda esa zona, me imagino que la comunidad fue un escudo para ellos 
poder protegerse, se ubican o salían o yo que sé..”168

La afectación para la iglesia fue grande:
…todos los miembros o las familias fueron dispersas perdiéndolo 

todo, hasta seres queridos. Tengo una familia que la recuerdo mucho, 
que perdieron el papá de la familia, el cabeza de familia, se llamaba 
José del Carmen, él era un líder sobresaliente de la comunidad y pro-
fesa en su conversión política, que era la del partido liberal, bueno, a 
él lo mataron, él estaba saliendo y fue a terminar de sacar la última 
parte de la familia y no pudo169.

El pastor López fue moderador de la iglesia presbiteriana para 
Urabá durante varios años y eso le permitió conocer muchos testimo-
nios y casos de afectación a las familias e iglesias debido al conflicto 
armado interno.

	 A finales de 1997 él conoció de un desplazamiento masivo en 
la región del Venado, Nueva Antioquia promovido según él por los pa-
ramilitares, quienes al llegar reunieron a la gente y les dijeron: “bueno 
el que quiere salir que salga y el que no tenga rabo de paja que se 
quede,.. el pastor de esa comunidad, se llama Custodio Ibañez, dijo: 

166 Ibid. p. 6
167 Ibid. p.8
168 Ibid. p.9
169 Ibdi. p.9



102

Qué hago?, le dije hermanito reúna a su comunidad y sálgase, vén-
gase, recoja lo que pueda, véngase que yo los voy a poayar aquí en 
Currulao, ya tengo un lugar donde pueden estar y entonces fue que 
ellos vinieron a Currulao...”170

Ese mismo año de 1997 el pastor López comparte la historia de 
otra incursión paramilitar en Saiza:

Que llegaron y reunieron a todo el personal ahí en la placita y los 
mandaron acostarse boca abajo, lista en mano fueron llamando y mi-
rándolos, y cuando terminaron la lista empezaron de allá para acá, “ta 
ta ta ta” (Disparos),  y el pastor estaba casi en la punta allá de la fila 
tirado en el piso con los peladitos, y él levantó la cabeza y vio que la 
cosa no estaba bien, que los estaban matando y él cuenta que dijo… 
se encomendó a Dios y dijo, “por la vida Dios mío”, y agarró de la 
mano al peladito y se paró, sale corriendo, pero allá había un soldado 
paramilitar y es cuando el hijo le dijo, “¡sí vas a escapar corre, sí vas 
a correr, corre, pero ya!”. Él nos contó eso y el hombre se fue y duró 
ese día171.

La iglesia presbiteriana en Saiza tenía una asistencia de unas se-
tecientas personas según el pastor López, la iglesia presbiteriana era 
más grande que la iglesia Católica. El sacerdote le ofreció al pastor la 
posibilidad de usar su biblioteca cuando la necesitara, “..entonces yo 
usaba un megáfono para motivar, alentar la gente que querían asistir 
al culto y uno de los temas que tenía, era que asistieran al templo, 
fuera la pentecostal o la católica, o a la presbiteriana, pero que no se 
quedaba en casa, que pudiera asistir a escuchar la palabra de Dios, 
estábamos en tiempos difíciles”172.

Tiempo después regresaron a Saiza como unas doscientas per-
sonas y trataron de reiniciar sus actividades económicas, pero una 
vez más arreciaba la violencia en la zona. Esta vez dice el pastor, no 

170 Ibid. p.11
171 Ibid. p.17
172 Ibid. p.18



103

ocurrían hechos en el casco urbano de Saiza, sino en los alrededores 
pues había retenes “..y recuerdo a un gran líder de nuestra iglesia, 
un joven ilustre, se llamaba Pedro Alzate. Era una gran promesa para 
la iglesia y lo mataron..no lo mataron porque fuera presbiteriana, por 
problemas de ideología, y creo que..y así casi..El tenía una farmacia 
y él le servía a todo mundo, usted tiene una farmacia y alguien le va 
a preguntar, comprar una droga, usted no le va a preguntar: ¿Tú de 
qué grupo eres?”173

La situación de la iglesia presbiteriana y otras iglesias en este 
período en medio del conflicto fue de impacto por la acción de dife-
rentes actores armados en medio del conflicto. Este impacto consistió 
en desplazamiento, secuestro de miembros de la iglesia, víctimas de 
masacre e impacto posterior en la des-estructuración de la comunidad 
en general y de las iglesias en particular. Es claro que no hubo una 
persecución religiosa, sin embargo, sí un impedimento para las reu-
niones regulares, la movilidad de líderes o pastores de un lugar a otro 
en cumplimiento de sus deberes religiosos y afectación del desarrollo 
de la iglesia en su área de impacto social y servicio a la comunidad. 
En algunos casos hubo pérdida de bienes inmuebles que eran esen-
ciales para el desempeño de su labor de liderazgo social y servicio 
comunitario.

Un caso para mencionar como muestra de la afectación de las 
iglesias evangélicas en estos años es el de la Iglesia Pentecostal Uni-
da de Colombia (IPUC). Aunque se logró dialogar con las directivas 
de esta iglesia y mostraron interés en aportar los testimonios escritos, 
debido a imprevistos presentados como el fallecimiento del pastor Jai-
me Barranco, contacto principal para este proyecto, no se recibieron 
los documentos prometidos. No obstante, el pastor Eduardo Forero, 
historiador de la IPUC, nos envió un brevísimo reporte de los casos 
reportados en los años 90 que es importante al menos dejar registra-
do en este documento:

1.	 En 1.997, tortura a creyentes de la etnia arhuaca por aceptar 

173 Ibib. pp.18,19



104

la fe cristiana.
2.	 Igualmente, en 1.997, secuestro de un creyente en Andalucía, 

Valle del Cauca.
3.	 Entre 1.999 y 2.002, fueron muertos 6 creyentes en el Cauca, 

y 2 pastores.
4.	 En el año 2.001 fue destruido el lugar de predicación en San 

Sebastián, Cauca.
5.	 En el año 2.003 había 40 iglesias cerradas.
6.	 En 2.010 fue secuestrado un pastor, a quien habían amenaza-

do desde años antes en diversas partes del país donde había 
trabajado. 

7.	 En este momento, año 2.016, habían cerradas 18 iglesias, en 
Chocó, Llanos Orientales, Cauca, Norte de Santander, Putu-
mayo y Córdoba.

Todos estos recuentos, y otros que no relacionamos, nos permi-
ten concluir que los creyentes cristianos de la Iglesia Pentecostal Uni-
da de Colombia, han sido víctimas de la intolerancia, que ha generado 
un clima de violencia en Colombia.

No se puede afirmar que todos los casos hayan sucedido por 
razones de fe, pero de una manera u otra, los pentecostales hemos 
sufrido violencia, lo que nos permite creer que se requiere terminar el 
conflicto para que podamos ejercer nuestra fe con plena libertad174.

Es interesante que el pastor Forero reconoce que no todos los 
casos han sido causados por razones de fe, ya que este argumento 
ha sido muy utilizado para cualquier casos de afectación personal o 
colectiva de una iglesia, no obstante, cabe dentro de nuestra hipótesis 
de trabajo que dice advierte que la afectación de las iglesias ha sido 
expresión del conflicto que ha tocado a la población en general, pero 
que al afectar a las iglesias ha producido efectos notorios en la vida de 
la comunidad por el liderazgo de los pastores y el aporte de algunas 
comunidades a la estructuración social comunitaria.

174 Documento compartido por el pastor Eduardo Forero, Medellín, 26 de agosto de 
2019



105

CONCLUSIÓN

Hemos trabajado con la siguiente hipótesis como herramienta de 
prueba de nuestra descripción y análisis de los evangélicos en medio 
del conflicto armado colombiano. 

Las afectaciones al ejercicio de la libertad de cultos, libertad reli-
giosa y de las garantías democráticas de las minorías religiosas son 
expresiones del conflicto en Colombia. Este hecho hace parte de las 
complejas relaciones políticas, económicas y sociales conflictivas de 
larga duración y de una cultura de intolerancia nutrida por grupos do-
minantes que se han beneficiado de ella.

Podemos comprobar que el ejercicio de la fe y conciencia evan-
gélica en Colombia fue afectada en varios momentos del período es-
tudiado, 1958-2016, por el hecho de ser minorías religiosas y estar en 
un contexto en el que por más de cuatrocientos años ha existido una 
religión hegemónica del campo religioso y que ha permeado cultural-
mente la sociedad, los evangélicos han sufrido limitaciones al ejercicio 
de la libertad religiosa y han reclamado constantemente el derecho a 
la libre expresión de sus convicciones y prácticas de fe. 

Especialmente en la primera etapa de este período, los evangéli-
cos sufrieron las consecuencias de la Violencia, los efectos los acom-
pañaron por dos décadas más y fortalecieron una memoria histórica 
de “minoría perseguida” que les ayudó a luchar por ocupar un lugar 
más visible y de reconocimiento en el país. Este mismo sentimiento 
los llevó a trabajar por la incursión en la esfera pública y política, meta 
que consideran fue alcanzada con la participación en la Asamblea 
Nacional Constituyente de 1991.

Durante la segunda etapa de este período, 1970-1990, la hosti-
lidad contra los evangélicos disminuyó notablemente, el espíritu de 
renovación traído por el Concilio Vaticano II ayudó a que hubiese una 
relación más fraterna entre evangélicos y católicos. También la muta-
ción de la Violencia en un conflicto armado interno que afectó a gran 
parte del país, llevó que pudiéramos ver casos en los que la colabo-
ración entre evangélicos y católicos para reponerse de los efectos del 



106

conflicto, fuera el mejor camino para demostrar la unidad cristiana en 
medio de la crisis.

En esta etapa también emergieron dentro de la iglesia evangéli-
ca de Colombia, dos posiciones que fueron distinguiendo claramente 
con el tiempo. Por un lado, las iglesias del protestantismo histórico, 
que fundaron a Cedecol y que han permanecido en esa organización, 
adoptaron una postura más crítica frente a la sociedad y evidenciaron 
que más allá de luchar por la libertad religiosa había que defender la 
vida y soñar con un país diferente y en paz. Por otro lado, el sector 
mayoritariamente evangélico, pentecostal y neopentecostal optó por 
ver cumplido su sueño en la Constituyente de 1991, siguió de largo 
con la participación en política como medio para transformar el país 
desde una perspectiva confesional. 

Esta diferencia bien evidente en la última etapa de este estudio, 
1990-2016, se cristalizó en el Plebiscito al que fueron llevados los 
Acuerdos de paz entre el gobierno y las Farc. En ese momento se 
evidenció la oposición mayoritaria de los evangélicos al Acuerdo de 
paz, mientras que la minoría pertenecientes a sectores de iglesias his-
tóricas, evangélicas y algunas denominaciones pentecostales optaron 
por apoyar el Acuerdo.

Aún después del plebiscito Cedecol convocó a varios líderes 
para revisar el Acuerdo y enviar recomendaciones para que fueran 
tomadas en cuenta. En esa reunión, realizada en la sede nacional de 
Cedecol, se conformaron dos grupos que no lograron dialogar sobre 
los temas que cada uno estaba trabajando. Por un lado, un grupo se 
enfocó en hallar en el texto del Acuerdo la “ideología de género” para 
que fuera quitada la supuesta mención de esa expresión en el docu-
mento; mientras que el otro grupo trabajó en visibilizar las iglesias 
como víctimas del conflicto y que se tuvieran en cuenta para participar 
en el proceso de implementación del Acuerdo y en los pasos siguien-
tes de la Reconciliación. 

Después de luchar por ser reconocidos y aceptados en la socie-
dad colombiana, como actores religiosos y políticos, los evangélicos 



107

hoy tienen la responsabilidad de dar un paso más adelante, ser parte 
de la fuerza incluyente de otros actores de la sociedad, de otras mi-
norías que todavía reclaman sus derechos. La historia juzgará si este 
actor religioso y social pudo dar ese paso o se quedó en la conserva-
ción de sus conquistas. 

 FUENTES PRIMARIAS

Moreno, Pablo, CEDECOL 50 años reseña Histórica, Bogotá: ju-
nio 23 de 2000, Archivo de Cedecol, 1ª iglesia bautista de Bogotá.

Oikoumene, Memoria histórica y Compromisos. Cartagena: Red 
Ecuménica de Colombia, marzo de 2004

Periódico El País, Cali 3 de diciembre de 1997.

Revista Semana, 17 de marzo de 1998

Carta Abierta A los pastores, ministros y pueblo evangélico de 
Colombia. Santa fe de Bogotá, junio de 1998

Oikoumene, Memoria histórica y Compromisos, Cartagena , mar-
zo 22-24 de 2004.

FUENTES ORALES

Entrevista a Ricardo Esquivia, Sincelejo, 17 de septiembre de 
2019

Entrevista a Milton Mejía, Bogotá, 11 de marzo 2020
Entrevista a Ever Henrique Arrieta, Apartadó, Antioquia, septiem-

bre de 2019
Entrevista al Edwin Gómez, Apartadó, Antioquia, noviembre 2019
Entrevista a Bernardino López, Apartadó, Antioquia, octubre 2019

SITIOS WEB

El Espectador, Judicial 17 de enero de 2015, consultado en ht-
tps://www.elespectador.com/noticias/judicial/los-fantasmas-de-pue-



108

blo-bello-25-anos-despues-de-masacr-articulo-538458
Justapaz http://justapaz,org

TESIS

Beltrán, William Mauricio, Fragmentación y Recomposición del 
campo religioso en Bogotá: un acercamiento a la descripción del plu-
ralismo religioso en la ciudad. Bogotá: Universidad Nacional de Co-
lombia, 2004

BIBLIOGRAFÍA

Beltrán, William M, Del monopolio católico a la explosión pente-
costal, pluralización religiosa, secularización y cambio social en Co-
lombia, Bogotá, Universidad Nacional, 2013

Bastian, Jean Pierre, La mutación religiosa de América Latina, 
para un sociología  del cambio social en la modernidad periférica. 
México: Fondo de Cultura Económica, 1997 

Helmsdorf, Daniela, Participación política evangélica en Colom-
bia, 1900-1994 en revista Historia Crítica No, 12. Bogotá: Facultad de 
Humanidades, Universidad de los Andes, 1996

Moreno, Pablo, Participación política e incidencia pública de las 
iglesias no católicas en Colombia, 1990-2010, Historia y Espacio 
No.43 agosto-diciembre de 2014, Cali, Dpto. de Historia, Universidad 
del Valle, pp.169-186.

Padilla, René, compilador. De la marginación al compromiso. Los 
evangélicos y la política en América Latina. Buenos Aires: FTL, 1991

Palacios, Marco, Entre la legitimidad y la violencia Colombia 
1875-1994. Bogotá: Norma, 1995. 

Ramirez, Marco Fidel, Los Cristianos evangélicos frente al país, 
Diálogo abierto con Jaime Ortiz Hurtado. Bogotá: EdiSión 1995



109

APÉNDICE

UN TESTIMONIO ECLESIAL POR LA PAZ:
CONTRIBUCIÓN PRESBITERIANA A LA PAZ EN COLOMBIA

Milton Mejía175

Comparto en este texto aspectos histó-
ricos y gran parte la experiencia de lo que 
he vivido, en la Iglesia Presbiteriana de Co-
lombia, la familia reformada y ecuménica 
durante las últimas décadas, donde junto 
con compañeros y compañeras de camino 
hemos intentado contribuir en la construc-
ción de paz en Colombia. Como experiencias vividas parten de la 
realidad de la violencia que hemos visto en muchas comunidades y 
sufrido en el acompañamiento pastoral realizado desde nuestra es-
peranza y proyectos construido con el objetivo de vivir y disfrutar de 
una paz que sea fruto de la justicia en Colombia. Lo que comparto 
son experiencias llenas de muchas alegrías en diversos momentos 
y de dolor en otros, también de algunas frustraciones, esperanzas y 
grandes aprendizajes que nos indican que es necesario seguir cons-
truyendo el país que soñamos desde la fe reformada y ecuménica que 
nos ha identificado. No son notas finales ya que en Colombia segui-
mos sufriendo diversas formas de violencia que parece se resisten a 
dejarnos vivir en paz, por lo que es necesario que como iglesias cada 
día tomemos más conciencia que tenemos una gran responsabilidad 
en la construcción de paz y la reconciliación.      

LLEGADA DE LA TRADICIÓN PRESBITERIANA A 
COLOMBIA

La tradición eclesial presbiteriana llegó a Colombia con una pro-
puesta educativa y eclesial de trabajo por la paz en un tiempo de 
profundos conflictos políticos. Por una parte, estaban grupos políti-

175 Profesor de la Unireformada y pastor de la Iglesia Presbiteriana de Colombia.



110

cos que gobernaban para mantener una sociedad colonial tradicional, 
organizados en lo que en ese momento de la historia era el partido 
conservador. Por otro lado, estaban los liberales que buscaban des-
montar el Estado colonial para establecer una sociedad republicana 
moderna. El protestantismo, llega con una propuesta de contribuir con 
una sociedad con mayor democracia e inclusión social en un contexto 
donde la Iglesia Católica jugaba un rol clave ya que junto con el ejér-
cito era uno de los pilares el sistema colonial por su poder religioso, 
ideológico, dominio sobre la población y como poseedora de muchas 
tierras (Rodríguez 2004, 287).

La Iglesia Presbiteriana de los Estados Unidos inició su misión 
en este contexto en 1856 con la presencia del misionero Henry Pratt 
quien se estableció en Bogotá haciendo contacto con antiguos miem-
bros de la legión británica o con sus descendientes quienes dieron 
apoyo a Simón Bolívar en la campaña libertadora (Moreno 1990). Pra-
tt introdujo el énfasis protestante que para lograr un ser humano que 
refleje la imagen de Dios no se necesitaba solo de una iglesia sino 
además de escuelas que educaran las personas en una cultura de 
respeto a la dignidad humana, de trabajo y participación social. Pratt 
tenía la concepción que para resolver los problemas de violencia que 
generaba el conflicto que vivía el país se necesitaban escuelas que 
garantizarán una educación laica; por lo cual inició escuelas primarias 
para niños y niñas que no eran recibidos en los colegios católicos por 
ser hijos de protestantes o de otras religiones, además inició clases 
nocturnas dirigidas a los artesanos (Moreno 2004, 427). Para forta-
lecer el trabajo educativo en 1868 arribo a Bogotá la misionera Kate 
McFarren, quien inicio el Colegio Americano para señoritas en 1869. 
En 1885 Tomas H. Candor impulsó la apertura del Colegio Americano 
para Varones. Este inicio de la educación protestante no fue fácil ya 
que la constitución de 1886 estableció que la religión católica era la 
de la nación y la educación pública debía estar organizada en con-
cordancia con sus orientaciones (Moreno 1990). Por ejemplo, para 
la apertura del Colegio Americano en Barranquilla se solicitó permiso 
y el gobierno de ese momento no lo permitió, pero el cónsul de los 
Estados Unidos intercedió y el permiso llegó en septiembre de 1902 
(Rodríguez 2019, 135).



111

Pese a esto, durante los siguientes años la Iglesia Presbiteriana 
inició colegios en ciudades como Barranquilla, Medellín y posterior-
mente en zonas rurales rompiendo con el método tradicional memo-
rístico y de la obediencia e implementando una pedagogía activa y 
otras tendencias educativas de Norte América y Europa. Si bien las 
escuelas inicialmente estaban dirigidas a los sectores más pobres en 
varios lugares tuvieron acogida entre los grupos con mejores condi-
ciones económicas por los enfoques educativos modernos e innova-
dores. Fue así como en 1930, un antiguo estudiante y profesor del 
Colegio Americano de Bogotá, el liberal Enrique Olaya Herrera se 
convirtió en el presidente de Colombia. La guerra de los mil días esta-
lló en 1899 y durante este tiempo se cerraron los colegios americanos 
en Bogotá y Barranquilla ya que el partido conservador que estaba en 
el poder cerró los colegios que consideraba liberales. Posteriormente 
estos colegios protestantes reabrieron sus servicios educativos y en 
algunos momentos la Iglesia Presbiteriana tuvo que buscar apoyo de 
los Estados Unidos para tener el permiso de funcionamiento de estos. 
En estos colegios introdujeron la enseñanza del inglés, el comercio, el 
deporte como parte de la pedagogía, posteriormente implementaron 
la educación mixta y en Bogotá se contribuyó con la organización de 
la primera Unión Obrera. Con esta práctica educativa la Iglesia Presbi-
teriana introduce en Colombia la tradición protestante que desde sus 
orígenes ha considerado que un ser humano educado puede construir 
con mayor facilidad una sociedad democrática que viva en paz.

IGLESIA QUE VIVE EL EVANGELIO DESDE LA 
PERSPECTIVA PROTESTANTE 

Juntos con los colegios americanos, los presbiterianos, iniciaron 
iglesias y construyeron templos que permitieron una nueva forma de 
vivir el evangelio y celebrar la fe cristiana de acuerdo con la tradición 
de la reforma protestante. En los sectores donde estaban estas igle-
sias iniciaron proyectos sociales de apoyo a la población más pobre 
en las principales ciudades como Bogotá, Medellín, Barranquilla, Bu-
caramanga y en diversas zonas rurales del Tolima y la Costa Norte. 
Entre estos proyectos se organizaron clínicas para ofrecer un me-
jor servicio de salud, apoyo a la población campesina y centros de 



112

atención para mujeres y ancianos. Las iglesias además de predicar el 
evangelio desarrollaban una labor educativa por medio de las escue-
las dominicales donde se enseñaba a leer y escribir a niños, jóvenes y 
adultos a partir del estudio de la biblia. Irwin, quien trabajó en Barran-
quilla decía que el objetivo de esta labor educativa era: …enseñar a 
niños a leer la palabra de Dios y decir la verdad” (Moreno 1990).

Una característica del desarrollo eclesial de la Iglesia Presbiteria-
na fue que a las iglesias de las principales ciudades llegaron misio-
neros muy bien educados a nivel teológico con un pensamiento más 
liberal y a las zonas rurales enviaron personal sin mucha educación 
teológica que dieron a las iglesias una formación más conversadora. 
En este contexto en Barranquilla los pastores más antiguos cuentan la 
historio de Richard Shaull, quien fue pastor de la Primera Iglesia Pres-
biteriana en esta ciudad y posteriormente en Bogotá, quien es consi-
derado por investigadores como uno de los teólogos que aportó en los 
antecedentes de la teología de la liberación (Pérez 2016). El mismo 
Shaull escribe sobre su tiempo vivido en Barranquilla lo siguiente:

Durante ocho años en este país invertí mucha energía en pro-
yectos de evangelización y renovación de la Iglesia protestante. Visité 
y ayudé antiguas congregaciones, organicé nuevas y coordiné pro-
gramas de formación de laicos y de pastores recién ordenados. En 
cuanto me dedicaba a esas actividades, algo importante sucedió. En 
ese trabajo, entraba en contacto directo con el hambre y la miseria del 
pueblo, tanto en las zonas rurales, como en las urbanas. Quedaba an-
gustiado con esa situación y buscaba desesperadamente hacer algo 
que la aliviarse. Convencí a mi esposa de mudarnos a una barriada en 
Barranquilla y comencé a organizar a los trabajadores de una peque-
ña fábrica. Inicié una campaña nacional de alfabetización (…) y pro-
yectos de construcción de casas en zonas rurales. Concentré mucha 
atención en los jóvenes de las iglesias presbiterianas. Los invité a que 
me acompañaran a los barrios y a las zonas rurales… (Pérez 2016)

Según Pérez, como pastor en Colombia, Shaull encontró, “una 
nueva generación de jóvenes con una búsqueda de una fe más actua-
lizada, una teología más al día que no se hallaba en la iglesia”. Con 



113

ellos intentó una labor de concientización que se estrelló literalmente 
contra la orientación fundamentalista que su propia denominación ha-
bía instalado en la iglesia presbiteriana colombiana. Este anti-libera-
cionismo de la iglesia presbiteriana llevará a una división en ésta en 
los años posteriores. Uno de los jóvenes presbiterianos que creció 
intelectualmente a la sombra de Shaull fue Orlando Fals Borda, quien 
da testimonio de su trabajo pastoral de la siguiente manera:

El pastor de la Iglesia era Richard Shaull… Tenía una concepción 
muy distinta de pastor, y le dio esa dimensión social juvenil a la Igle-
sia, que muchas personas todavía recuerdan en Barranquilla, porque 
fue como una especie de motor transformador del pensamiento y la 
acción de la Iglesia. El Centro Juvenil Presbiteriano (CJP) tiene acti-
vidades culturales y deportivas… A través del CJP logró que la Iglesia 
Presbiteriana hiciera una proyección sobre la sociedad barranquillera 
y costeña y allí es donde encajan todas estas actividades no religio-
sas; es una especie de iglesia laica muy abierta, muy tolerante y ecu-
ménica (Pérez 2016).

La salida de Colombia de Shaull, se da al iniciar el tiempo de “La 
violencia”, que se vivió entre 1948 a 1958 durante el cual la perse-
cución a liberales y protestantes de las diversas iglesias que ya se 
habían instalado en Colombia se dejó sentir en todo el país. Según 
el recuento histórico publicado en la constitución de la Iglesia Presbi-
teriana de Colombia de 1986, esta violencia la sintió de manera más 
fuerte el Presbiterio del Sur, ubicado en la región del Tolima, donde 
miembros de las Iglesias Presbiterianas fueron asesinados y muchos 
templos fueron derribados. Durante esta época, en 1950 la Iglesia 
Presbiteriana de Colombia fue una de las 19 denominaciones funda-
doras de la Confederación Evangélica de Colombia (CEDEC), que 
hoy es CEDECOL. Pastores presbiterianos tuvieron un liderazgo en 
su inicio, Roberto Lazear fue su primer secretario ejecutivo y Jaime 
Goff y Lorenzo Emery en 1952 fueron encargados de hacer una in-
vestigación sobre la violencia contra los evangélicos que se estaba 
viviendo en esta época. De esta manera las iglesias protestantes se 
organizaron para buscar formas de protección, trabajar por la paz y 
por la libertad e igualdad religiosa. Esto permitió que en medio de un 



114

contexto de persecución las iglesias mantuvieran su labor de evan-
gelización, su trabajo social y educativo dirigido a los sectores menos 
favorecidos. 

Educación y trabajo social de la iglesia presbiteriana que crea 
tensión y división. 

En la década de los sesentas y setentas del siglo pasado, en me-
dio de las tensiones por la confrontación del desafío del comunismo y 
cuando recién empezaban las guerrillas en Colombia, en una declara-
ción resultado de la consulta de la Iglesia Presbiteriana de Colombia 
realizada en junio de 1965 en Barranquilla se observa esta tensión 
pero la vez se reafirma el compromiso que la iglesia tiene que cumplir 
su misión en todos los niveles de la sociedad y se recomienda el fo-
mento de agremiaciones culturales o de mutuo apoyo, trabajo con en 
el frente obrero (sindical), las agrupaciones profesionales, estudianti-
les y universitarias. También en los tugurios de los grandes centros de 
población. “Que se promueva la acción de la Iglesia que canalice su 
interés en la solución de los diversos problemas que aquejan a nues-
tra sociedad”, afirma este documento.  

De esta forma la Iglesia Presbiteriana mantenía su tradición de 
tener incidencia en la sociedad en un momento en que América Latina 
y Colombia recibía la influencia del Concilio Vaticano II (1962-1965), 
en cuyo ambiente se formaron muchos sacerdotes que estudiaron en 
Europa y que regresaron a Colombia, decididos a impulsar nuevas 
prácticas pastorales. Líderes antiguos de la iglesia cuentan que Ca-
milo Torres Restrepo, uno de los sacerdotes que estudió en Europa, 
cuando regresó al país en su trabajo pastoral con los obreros y estu-
diantes realizaba reuniones en locales de los presbiterios en Barran-
quilla y Bogotá. Durante esta década surge la teología de la liberación 
y se realiza la II Conferencia de obispos realizada en Medellín (1968) 
en la que se definió el camino institucional de la Iglesia Católica por 
la opción por el pobre y la conformación de las Comunidades Eclesia-
les de Base-CEBs. Surge el grupo sacerdotal Golconda (1968) que 
asumió el legado de Camilo Torres quien después de liderar el Frente 
Unido se va a la guerrilla del ELN y muere en su primera acción ar-



115

mada en 1966.

En este contexto, a inicios de la década de los 70, un grupo de 
pastores presbiterianos como Augusto Libreros y Gonzalo Casti-
llo, junto a investigadores sociales insatisfechos con la teología y la 
ciencia social tradicional fueron convocados por Orlando Fals Borda, 
quien fue miembro de la primera Iglesia Presbiteriana y estudio en el 
Colegio Americano de Barranquilla, para fundar la Rosca de investi-
gación y acción social. Fals había fundado junto con Camilo Torres la 
primera facultad de sociología de América Latina en la Universidad 
Nacional en Bogotá, de la cual fue su primer decano (1957-1967). Se-
gún Gonzalo Castillo, uno de sus integrantes, la Rosca, buscaba con-
tribuir con “una ciencia social comprometida o investigación militante 
mediante la inserción del investigador en la base popular, siguiendo 
una metodología inseparable de los grupos sociales con los cuales 
trabaja: urbano, indígena, negro/mulato… La inserción buscaba iden-
tificar los grupos claves, encontrar las raíces históricas de las condi-
ciones presentes, para luego devolver a ellos los resultados” (Castillo 
2010, 18-19)..

Castillo señala que el método de estudio-acción patrocinado por 
La Rosca fue apoyado por la Iglesia Presbiteriana de Estados Uni-
dos y los llevó a sucesivos esfuerzos en la lucha por la justicia social 
y económica. Estos fueron los orígenes de la IAP (Investigación Ac-
ción Participativa) que Orlando habría de refinar como resultado de 
su práctica en la Costa Atlántica, y de sus varias publicaciones, hasta 
convertirse en un verdadero movimiento ecuménico entre aquellos 
científicos en todo el mundo unidos por la visión IAP que culminó en 
un Congreso Mundial de sociología, en 1977” (Castillo 2010, 18-19).

Según Restrepo (2016), la contribución de Orlando Fals Borda en 
el plano religioso como persona que había sido educado en la Iglesia 
Presbiteriana ha sido también notable, excepcional y de carácter uni-
versal pero poco advertida. Entre estas tenemos, su contribución al 
surgimiento de la teología de la revolución formulada en la segunda 
mitad de los cincuenta y, por ende, cerca de diez años anterior a la 
versión emanada del catolicismo latinoamericano; y aunque indirecto, 



116

es invaluable su papel en la aparición de esta contraparte católica 
conocida como teología de la liberación, como amigo y colega de Ca-
milo Torres Restrepo, pero, además, por el papel demostrativo de su 
obra, ya muy evidente en Campesinos de los Andes, su tesis de 1955 
y publicada en 1961, en la cual enuncia en muchos pasajes el papel 
de la Iglesia en la transformación del campesinado.

Además, el vuelco que Orlando Fals Borda dio en la práctica de 
su religiosidad al poner en juego algo así como una extensión del prin-
cipio del filósofo Spinoza: Deus sive natura, Deus sive populus (Dios, 
o sea, la naturaleza; Dios, o sea, el pueblo), y por tanto al optar por 
los pobres como señal de predestinación y no por el oro y el poder, 
como había sido dominante según lo estableció muy bien Max Weber, 
realizó un giro inédito, bastante excepcional en su tiempo, anticipado 
en muchos años a lo que enunciará Lévinas con su teología y ética 
centradas en el ver en el otro y en los otros el rostro de Dios. Esto 
es un giro de una teología y filosofía alopáticas, es decir, fundada en 
un Dios o un poder exógenos, verticales, abstractos a una teología 
homeopática, ecocultural, autopoética, orgánica (Restrepo 2016). Or-
lando no reclamaba este aporte a la teología, pero al contar su historia 
deja ver como su formación en la iglesia presbiteriana y el colegio 
americano influyó y lo inspiró en lo que hizo a nivel social y produjo a 
nivel académico.  

También fui director de un Centro Juvenil Presbiteriano (CIP)… El 
pastor de la iglesia era Richard Shaull, que después llegaría a ser uno 
de los iniciadores de la teología de la liberación… él tiene una con-
cepción muy distinta del pastor y le dio esa dimensión social juvenil 
al CIP… porque fue como una especie de motor para transformar la 
forma de pensar y de actuar en las iglesias. Ese centro presbiteriano 
tiene actividades culturales y deportivas, se representaban obras de 
teatro clásico español, exposiciones de pintura con la ayuda de Ale-
jandro Obregón, actividades literarias con Álvaro Cepeda Samudio… 
Con Álvaro fuimos compañeros de colegio, nos graduamos en Esta-
dos Unidos, tuvimos una amistad hasta su muerte (Fals, 2009, p. 15).

En este contexto de finales de los años 60 y 70 durante la guerra 



117

fría en la Iglesia Presbiteriana habían asumido el liderazgo pastores 
nacionales y misioneros conservadores de los Estados Unidos, por lo 
que quienes hicieron parte de La Rosca fueron acusados de comu-
nistas y guerrilleros, algunos fueron expulsados de la iglesia como a 
Orlando Fals Borda y a otros les tocó seguir con su compromiso por 
la búsqueda de justicia en otros espacios de la sociedad en Colombia 
o en otro país.

Con la salida de los pastores y líderes de la Iglesia Presbiteriana 
que impulsaron La Rosca los sectores conservadores que estaban 
en el liderazgo de la Iglesia Presbiteriana, además, persiguieron e 
hicieron salir del país a un gran número pastores que tenían una for-
mación académica liberal y un fuerte compromiso social por lo que 
durante varios años el trabajo por la búsqueda de justicia y paz fue 
opacado, hasta inicio de la década de los años 80s que se organizó 
el Seminario Teológico Presbiteriano. Junto con el inicio del seminario 
un grupo de pastores fortalecieron sus contactos y participación en 
organizaciones ecuménicas como CELADEC, el Consejo Mundial de 
Iglesias-CMI, el Consejo Latinoamericano de Iglesias-CLAI y las Co-
munidades Eclesiales de Base-CEBs.

  A pesar de que sectores conservadores no habían permitido 
que la iglesia presbiteriana se hiciera miembro de estos organismos 
ecuménicos, a través de los pastores presbiterianos que participa-
ban en ellos muchos jóvenes recibimos invitaciones para participar 
en talleres de educación popular, lectura comunitario o relectura de 
la biblia y análisis de la realidad. Por medio de estos talleres un gran 
número de miembros de las iglesias presbiterianas y estudiantes del 
seminario teológico presbiteriano conocimos y participamos de las 
CEBs, que se impulsan en toda América Latina y la Iglesia de los Po-
bres como se le llamaba en Colombia. En Bogotá la participación en 
estas comunidades se hacía desde el Colegio Americano de Bogotá, 
que tenía un grupo juvenil cristiano muy comprometido con el trabajo 
social y también desde la Iglesia Presbiteriana del Barrio Palermo. El 
Rev. Uriel Ramírez, que lideraba esta participación era capellán del 
Colegio Americano y pastor de esta iglesia. Por parte del Seminario 
Teológico Presbiteriano, Alicia Winters, una trabajadora en misión de 



118

la Iglesia Presbiteriana de los Estados Unidos fue reconocida, tanto 
entre los presbiterianos como en los sectores católicos que partici-
paban de las CEBs y del movimiento ecuménico en Colombia y en 
Latinoamérica como una biblista que hacía relectura bíblica desde la 
realidad de violencia que vivían las comunidades rurales, grupos vul-
nerables en las ciudades y las mujeres.

En 1988, las CEBs junto con otros sectores de la Iglesias Católica 
y de iglesias protestantes organizan el Encuentro Nacional Ecuméni-
co de cristianos por la Vida. Este fue una respuesta a la persecución 
y el asesinato de líderes sociales y religiosos vinculados a trabajos 
comunitarios en varias regiones del país. En el encuentro participa-
ron más de 2 mil personas y a pesar de que las autoridades no die-
ron permiso a una movilización que se planeó, esta se realizó con 
la consigna que el permiso para marchar lo daba el evangelio. Esto 
permitió la visibilidad del encuentro en los medios de comunicación y 
también que salieran las autoridades oficiales de la Iglesia Católica 
y de algunas iglesias protestantes a descalificar a los y las partici-
pantes. Un gran número de presbiterianos de Barranquilla, Medellín 
y Bogotá participaron en este encuentro liderados por los pastores 
David Illidge, Uriel Ramírez, Milciades Púa. Esta participación fue muy 
cuestionada por los sectores conservadores de la Iglesia presbiteria-
na, quienes acusaban a los pastores y líderes de participar en política 
o ser comunistas. 

En medio de esta tensión varios pastores y pastoras con el apoyo 
de sus iglesias locales y sus presbiterios ampliaron su participación 
en partidos políticos, en las CEBs y en el movimiento ecuménico que 
surgió en el contexto de los 500 años de la colonización española. 
En este tiempo y como resultado del acuerdo de paz con el M 19 en 
marzo de 1990 se realizó la asamblea nacional constituyente para 
escribir una nueva constitución de Colombia. El pastor presbiteriano 
Jaime Ortiz fue uno de los dos candidatos propuesto por CEDECOL 
y el movimiento político de las iglesias evangélicas para participar en 
las elecciones y fue elegido como uno de los constituyentes que es-
cribió la constitución de 1991, donde se declara a Colombia como 
un Estados social de derechos y se reconoce la libertad e igualdad 



119

religiosa y de culto. Esto incrementó el interés de algunos sectores 
evangélicos por la participación política por lo que se crearon partidos 
políticos evangélicos e hicieron planes para tener candidatos que fue-
ran elegidos en consejos municipales, asambleas departamentales, 
en el congreso y hasta para tener un presidente en Colombia que fue-
ra de estas iglesias. Sus consignas inicialmente estaban acordes con 
los logros de la nueva constitución, la defensa de la libertad religiosa 
y de culto y la búsqueda de la paz, pero muchos de estos sectores 
evangélicos fueron parte de los movimientos políticos que votaron por 
el No en el plebiscito que buscaba ratificar el acuerdo de paz entre el 
gobierno del presidente Santos y las FARC en el año 2016.   

 
Por parte de los sectores de la Iglesia Católica que participaban 

en la CEBS y ecuménicos durante este tiempo se incrementó la arti-
culación con otros sectores sociales y la movilización para que fuera 
posible el acuerdo de paz en el M 19 y luego para que fueran elegidos 
constituyentes que pusiera en el centro la defensa de la dignidad hu-
mana, los derechos humanos y ampliará la democracia participativa 
en Colombia. Muchos miembros y líderes de las iglesias Presbiteria-
nas participaron en estas articulaciones y movilizaciones donde parti-
cipaban sectores sociales y eclesiales. Por el lado de la CEBS, pasto-
res como Milciades Púa, David Illidge y Milton Mejía fueron parte de la 
coordinación regional y nacional de estas comunidades y en octubre 
de 1992 se realizó la Asamblea de la región Caribe de este proceso 
eclesial en la Iglesia Presbiteriana del Barrios las Nieves en Barran-
quilla donde hubo participación de un gran número de miembros de 
iglesias del Presbiterio de la Costa. Por su parte los sectores conser-
vadores incrementaron las acusaciones, descalificaciones y amena-
zas de expulsión a quienes participaban en estos procesos eclesiales 
y sociales, además se empezó a escuchar de divisiones en algunos 
presbiterios y de desconocer al Consejo del Sínodo. Estas tensiones 
llevaron a la Iglesia Presbiteriana de Colombia a una división en 1993. 
De esta división surgió el Sínodo Reformado que se organizó con 
iglesias de los Presbiterios Central, del Sur y del Noroeste. La Iglesia 
Presbiteriana se mantuvo con su sínodo conformado por los Presbi-
terios Central, de la Costa Norte y organizó el presbiterio de Urabá.



120

FORTALECIMIENTO DEL TRABAJO POR LA PAZ         

A partir de este hecho, el Sínodo de la Iglesia Presbiteriana de 
Colombia (IPC) elaboró un plan de misión para fortalecer su compro-
miso evangelizador, educativo, social y ecuménico en el trabajo por la 
paz. Para lograr esto nombró secretario ejecutivo al Rev. David Illidge 
y acordó formas de colaboración entre los presbiterios en lo educativo 
para fortalecer el Colegio Americano de Apartado y proyectos socia-
les en el Presbiterio de Urabá, también creó programas de formación 
bíblica y teológica para capacitar el liderazgo en una identidad refor-
mada y los presbiterios central y de la costa ampliaron su trabajo por 
la defensa de los derechos humanos y la paz. A nivel nacional nom-
bró una comisión de educación que se encargó de la creación de la 
universidad. En la asamblea del sínodo en la ciudad de Medellín en 
1998, la Iglesia Presbiteriana aprueba una declaración y confesión de 
fe donde reconoce que hace su misión en un contexto de violencia, 
muertes y destrucción de la vida en todas sus formas y reafirma su 
compromiso con la paz de la siguiente manera: “Creemos que debe-
mos anunciar y promover las acciones de justicia y de paz en nuestra 
comunidad, denunciar proféticamente la ambigüedad e iniquidad de 
los modelos de sociedad que en vez de servir al propósito de Dios han 
optado por la deshumanización”.

En esta perspectiva el Presbiterio de la Costa inició un trabajo 
con personas desplazadas por la violencia en el departamento del 
Atlántico y se vinculó a organizaciones de derechos humanos como 
la coordinación Colombia Europa, el Presbiterio Central fortaleció su 
trabajo de incidencia con el gobierno nacional y su participación en la 
Comisión de paz de CEDECOL, que liderada por los Menonitas ha-
bía empezado a realizar un fuerte trabajo educativo y de movilización 
por la paz al interior de las iglesias evangélicas, donde el Rev. David 
Illidge lideró la Escuela de Formación Bíblica por la Paz. También los 
presbiterios empezaron a participar de diversas articulaciones de sec-
tores de la sociedad civil, como la Asamblea Permanente por la Paz. 
Con el apoyo de la Iglesia Presbiteriana de los Estados Unidos se 
empezaron a desarrollar proyectos de desarrollo social y económicos 
para las Iglesias en el Presbiterio de Urabá que en su mayoría esta-



121

ban ubicadas en zonas rurales.

La primera asamblea del sínodo después de la división acordó 
que la Iglesia Presbiteriana de Colombia se hiciera miembro de or-
ganismos ecuménicos como CELADEC, el CLAI y el CMI. Además, 
acordó fortalecer la relación con la Familia Reformada Mundial y la 
Iglesia Presbiteriana de los Estados Unidos. La membresía al CLAI 
se logró en 1995 en la III asamblea de este organismo realizada en 
Concepción, Chile y en el CMI fue aceptada por su comité central en 
el 2005 y ratificada en la IX Asamblea de Porto Alegre, Brasil. De esta 
manera la Iglesia Presbiteriana se constituyó en la primera iglesia en 
Colombia en ser parte de estos organismos ecuménicos, lo que per-
mitió mayor presencia de los programas y cooperación ecuménica 
para la diaconía y la paz en nuestro país. 

Durante estas décadas de finales del siglo XX e inicios de un nue-
vo milenio a la Iglesia Presbiteriana le correspondió vivir, atender y su-
frir el incremento de la violencia que produjo millones de desplazados, 
miles de amenazados y cientos de asesinatos de trabajadores por la 
paz y defensores de derechos humanos en Colombia. En el Presbite-
rio de Urabá las iglesias presbiterianas del Guineo, Saiza, La Batalla, 
Nuevo Oriente, Nueva Jerusalem y Pavarando fueron desplazadas en 
su totalidad y los grupos que estaban en proceso de ser constituidos 
como iglesias de Camuru, Cope, Florida, California, el Cuarenta y Vi-
lla Nueva perdieron gran parte de sus miembros ante las amenazas y 
asesinatos de los grupos armados. Un joven que estaba en procesos 
de formación para ser pastor fue asesinado y tres pastores de este 
presbiterio fueron amenazados, por lo que fue necesario reubicarlos 
en el Presbiterio Central y de la Costa.  En el Presbiterio de la Costa 
8 de sus líderes y pastores fueron afectados por la violencia, unos 
fueron amenazados por medio de panfletos, otros encarcelados y vi-
gilados por organismos de inteligencia del Estado colombiano. Ante 
estos hechos el sínodo pidió apoyo a la Iglesia Presbiteriana de Esta-
dos Unidos y la cooperación ecuménica internacional lo que permitió 
la creación de hogares de paso para personas desplazadas y lugares 
para proteger a líderes amenazados en Apartadó, Bogotá y Barranqui-
lla. También se organizó una estrategia de incidencia política nacional 



122

e internacional para pedir que el gobierno de Estados Unidos no diera 
recursos económicos a Colombia para la guerra sino que contribuye 
con la protección de los derechos humanos, la búsqueda de la paz por 
medio del diálogo y se crearon proyectos productivos y programas de 
apoyo a víctimas del desplazamiento y personas amenazadas.    

Plan de las Iglesias por la Paz
Uno de los resultados de que la Iglesia Presbiteriana se hiciera 

miembro del CLAI fue el Plan de las Iglesias por la Paz (plan de paz) 
que este organismo ecuménico implementó en Guatemala, Perú y 
Colombia con el apoyo de las Iglesias Protestantes de Alemania. En 
Colombia participaron las Iglesias Presbiteriana, Luterana y Menonita, 
el cual propició diversos espacios de encuentro de celebración de la 
fe y educativos que fortaleció el diálogo y la cooperación entre diver-
sas iglesias evangélicas, que estimuló una mayor conciencia sobre 
la necesidad de participar en los procesos de diálogos por la paz y 
la reconciliación que se estaban realizando con los grupos armados 
en ese momento. Esto amplió la participación de las iglesias evangé-
licas en la Asamblea Permanente de la Sociedad civil por la Paz, el 
intercambio con los países donde se estaba implementando este plan 
y permitió la realización del Foro de Cooperación Ecuménica donde 
confluyeron sectores de iglesias evangélicas, católica, representantes 
de organizaciones sociales y comunidades desplazadas que estaban 
en proceso de retorno a sus tierras donde se discutió con organiza-
ciones ecuménicas de cooperación internacional como fortalecer la 
protección a comunidades y personas amenazadas, así como la par-
ticipación y apoyo a los proceso de diálogos y negociación que permi-
tieran una salida no violenta al conflicto armado en Colombia (Informe 
del Plan de Paz. 1999).

La Corporación Universitaria Reformada, una apuesta de educa-
ción superior para la paz.

A inicios del nuevo siglo, en el 2002, la Iglesia Presbiteriana de 
Colombia logró hacer realidad un proyecto por el que había trabajado 
durante muchos años; la constitución de una propuesta de educa-
ción superior que le ha permitido ampliar un servicio educativo desde 



123

preescolar, primaria y secundaria ofrecido por medio de los Colegios 
Americanos en diversas regiones del país y a partir de lo que era el 
Seminario Teológico Presbiteriano que se inició en Bogotá en la déca-
da de los 80s y luego fue trasladado a Barranquilla. La comisión del 
sínodo que trabajó en el proyecto durante varios años hizo la solicitud 
de aprobación de la universidad al Ministerio de Educación Nacional 
durante el 2001 pero fue negada, por lo que hubo que recurrir a con-
gresistas presbiterianos de Estados Unidos, quienes a través de la 
embajada su embajada en Colombia envió mensajes dando apoyo a 
la creación de la primera universidad protestante en Colombia. Cien 
años antes, en un contexto muy diferente se había negado el permiso 
de funcionamiento al Colegio Americano de Barranquilla (Rodríguez 
2019, 135).

De esta manera surge la Corporación Universitaria Reformada en 
Barranquilla, como la primera institución de educación superior en Co-
lombia con el propósito de contribuir a una educación para la paz y la 
reconciliación a partir de la tradición educativa y teológica que se inició 
con la reforma protestante en el siglo XVI. El lema de esta institución 
en los últimos años ha sido “Educamos la Vida para la Paz” desde 
el cual promueve procesos pedagógicos, de investigación, construc-
ción de conocimiento y la participación de la comunidad educativa en 
iniciativas de desarrollo social, cultural y comunitario que amplíen la 
participación democrática donde se respete la dignidad humana y se 
cuide la creación de Dios. La gran mayoría de sus estudiantes son 
personas jóvenes con escasos recursos que la universidad apoya con 
diversos tipos de becas y ayudas.

La CUR en estos momentos cuenta con 12 programas de pregra-
do, dos especializaciones, la Escuela de Música Alvin Schummaat, 
centro comunitarios de servicio social,  varios grupos de investiga-
ción,  y una amplia diversidad convenios nacionales e internacionales 
a partir de los cuales ha realizado diversas iniciativas de educación 
y construcción de paz. Entre estas tiene un grupo de investigación 
dedicado a la situación de los derechos humanos y la búsqueda de la 
paz, tiene la cátedra Orlando Fals Borda, se realizan diplomados so-
bre Diaconía para la paz, ha publicado diversos libros sobre experien-



124

cias de sectores sociales e iglesias en construcción de paz, foros y 
realiza seminarios nacionales e internacionales sobre reconciliación. 
También es parte del Comité de derechos humanos del distrito de 
Barranquilla, hizo incidencia en el proceso de dialogo que llego a un 
acuerdo de paz entre el gobierno colombiano y las FARCs, y en estos 
momentos acompaña los espacios territoriales de capacitación y rein-
corporación de Tierra Grata en el Cesar y Pondores en la Guajira. De 
la misma manera está participando con sectores sociales en el apoyo 
a los diálogos con el ELN y mantiene relaciones con instancias del 
gobierno colombiano y la comunidad internacional con el mensaje que 
es necesario llegar a un acuerdo de paz en Colombia.

Red Ecuménica de Colombia   
Al mismo tiempo que surgió la CUR, la Iglesia Presbiteriana hizo 

parte de la constitución de la Red Ecuménica de Colombia con el 
propósito de trabajar la paz desde la perspectiva de la incidencia por 
la justicia, los derechos humanos y el acompañamiento a comuni-
dades víctimas de la violencia. La Red vivió una época de apogeo 
y crecimiento entre los años 2004 y 2010. Durante este período se 
realizó un trabajo que permitió posicionarse en ámbitos socio eclesia-
les tanto nacionales como internacionales. Por primera vez sectores 
de la Iglesia Católica y de una diversidad amplia del protestantismo 
creaban espacios comunes, específicamente en el acompañamiento 
de comunidades afectadas por la violación de sus derechos huma-
nos y sociales en medio del conflicto interno colombiano. Inicialmen-
te integraron la Red: la Iglesia Presbiteriana de Colombia, la Iglesia 
Evangélica Luterana, la Comisión Intereclesial de Justicia y Paz, la 
Iglesia Colombiana Metodista, iglesia Bautista, iglesia anglicana y la 
Iglesia Interamericana de Laureles; posteriormente ingresaron las si-
guientes organizaciones: la Arquidiócesis de Cartagena, PROMESA, 
el Seminario Teológico Bautista, la Pastoral Popular de las Hermanas 
Dominicas y las Religiosas del Sagrado Corazón. En el plano interna-
cional se contó con el apoyo de: Consejo Latinoamericano de Iglesias 
(CLAI), Consejo Mundial de Iglesias (CMI), Church World Service, Lu-
teran World Relieve, Kirken in Actie y Cristhian Aid. 

Esta experiencia fue dinamizada por el lema. “Desde la fe, en la 



125

diversidad por una casa común donde haya vida abundante”. Quienes 
vivimos esta iniciativa desde adentro damos testimonio de que fue un 
proceso movido por la fuerza del Espíritu. Se creó una dinámica co-
munitaria entre “acompañantes” y “acompañados” que convertía cada 
taller, cada encuentro, cada visita, cada Oikoumene en una auténtica 
fiesta del Espíritu. Fue una acción pastoral donde la lectura profética 
del Evangelio, en medio de una actitud de mutualidad en las relacio-
nes de género, pudimos saborear la vida abundante que Dios anhela 
para su creación. Espacios como la escuela de formación, con talleres 
de alto nivel en la Costa Caribe y en la región Andina, nos ayudaron 
a hacer viva la Palabra convertida en fuente de consuelo y esperanza 
para muchas personas agobiadas por el conflicto. 

Las visitas de acompañamiento a Cacarica, Trujillo, San Antonio 
y a otras comunidades, marcaron a muchas personas y dejaron una 
huella imborrable en el compromiso solidario desde la fe; en estos 
lugares se vivió una experiencia de Dios muy fuerte y la gente que 
tanto ha sufrido los rigores de la violencia se sintió acompañada; en 
estas jornadas solidarias renacía la esperanza de que otro mundo 
era posible y de que la anhelada paz podía ser realidad. En estos es-
pacios poco a poco nuevos actores se fueron sumando, como fue el 
caso de integrantes de la comunidad LGBTI en Antioquia y en Trujillo.  
Hubo una riqueza especial en la producción de materiales; cartillas 
como la cartografía de la esperanza, libros y revistas como Memoria 
y Esperanza servían de instrumento de información y de formación; 
ayudaron a dar cuenta de este caminar y quedan como una fuente im-
portante para sistematizar esta memoria. Otro valor agregado de este 
caminar fue el estilo de trabajo participativo, caracterizado por una 
dinámica circular en su conducción y la sencillez de su estilo; con esto 
se buscaba empoderar el liderazgo cristiano, trascendiendo estilos 
institucionalizados y jerárquicos en nuestra sociedad. Otro acumulado 
tiene que ver con la incidencia pública; frente a algunos hechos se 
hicieron comunicados y visitas de alto nivel ante instancias del Estado 
y organismos internacionales.



126

PROGRAMA DE ACOMPAÑAMIENTO 
PRESBITERIANO PARA LA PAZ 

Esta experiencia surge como una respuesta a la IPC de la Iglesia 
Presbiteriana de Estados Unidos, en particular a la petición que el 
Presbiterio de la Costa venía haciendo desde hace varios años de for-
talecer la solidaridad y contribuir con incrementar la protección a los 
sectores sociales como los desplazados, sindicalistas y a las organi-
zaciones con las cuales el Presbiterio de la Costa  estaba coordinan-
do el trabajo  por la defensa de los derechos humanos y la búsqueda 
de la paz en el Caribe colombiano.

Dada las amenazas generalizadas a las organizaciones de dere-
chos humanos y sociales las cuales el Presbiterio de la Costa sufrió 
de manera directa, Rick Ufford Chase, Moderador de la 216 Asam-
blea General de la PC (USA) visitó a Colombia e inició el Programa  
de Acompañamiento en septiembre de 2004. Durante su estadía en 
Barranquilla dialogó con las autoridades civiles y militares a quienes 
les pidió que se hiciera claridad sobre las amenazas a líderes del 
Presbiterio de la Costa y de las organizaciones de derechos humanos 
pidiendo garantías y protección para el trabajo de defensa de los de-
rechos humanos y el apoyo a la población desplazada.

A partir de esta visita empezaron a venir a la ciudad de Barran-
quilla acompañantes de los Estados Unidos, los cuales estaban con 
el Presbiterio de la Costa, con las comunidades de desplazados y 
con organizaciones de derechos humanos durante uno o dos meses. 
Desde sus inicios se propuso que el programa de acompañamiento 
estuviera dirigido a la población desplazada y a la defensa de los de-
rechos humanos. En una descripción del perfil de los acompañantes 
que la IPC envió en junio de 2004 se explica que estos serían de 
tiempos cortos (Uno o Dos meses) y permanentes (dos a tres años) y 
se afirma lo siguiente: “Para la IPC es prioritario mantener, fortalecer 
y continuar recibiendo el respaldo de la PC (USA) en el trabajo de 
acompañamiento a la población desplazada y en la defensa de los de-
rechos humanos. La importancia de la oportunidad de misión conjunta 
está en que las personas que estamos solicitando aumentaría nues-



127

tras condiciones de seguridad en el actual momento del país en que la 
presencia internacional es respetada por todos los actores del conflic-
to.” El objetivo básico que se propuso fue: “Acompañar pastoralmente 
en el fortalecimiento y en la protección del ministerio de atención a 
la población desplazada y de defensa de los derechos humanos que 
realiza la IPC en la Costa Norte de Colombia”176.

De la misma forma en febrero de 2006 se envió un documento177 
a la Hermandad Presbiteriana por la Paz, quien es la encargada del 
programa en los Estados Unidos donde se indica que los propósitos 
del programa de acompañamiento por parte de la PC (USA) son: a. 
Acompañar a sus hermanos y hermanas de la Iglesia Presbiteriana de 
Colombia en su trabajo por la defensa de los Derechos Humanos; b. 
Participar con sus hermanos y hermanas de las IPC en las experien-
cias de acompañamiento pastoral con las demás organizaciones e 
iglesias que conforman la Red Ecuménica de Colombia en el ministerio 
de servicio y protección de la vida de los defensores de los Derechos 
Humanos, visitando, conociendo, escuchando y siendo solidarios con 
las comunidades; c. Participar con la IPC y los demás miembros de la 
Red Ecuménica en la defensa de los derechos humanos y la vida de 
las personas y familias en situación de desplazamiento cuando lo so-
liciten; d. Participar activamente en las labores de incidencia política 
cuando haya necesidad de intervenir en la defensa y protección de la 
vida de un defensor de los derechos humanos o de una comunidad 
en situación de desplazamiento cuando hayan sido amenazados, en 
las instancias gubernamentales correspondientes de los gobiernos de 
los Estados Unidos y Colombia, cuando sea necesario; e. Trabajar en 
los Estados Unidos en actividades que permitan conocer la realidad 
política de ambos países y las consecuencias que sus acuerdos y 
políticas entre ambas naciones tengan entre la población colombiana 
o de los Estados Unidos. 

176 Propuesta enviada por la IPC a la División de Ministerios Globales de la PC 
(USA) en junio de 2004.
177 Proyecto enviado en febrero de 2006 por la IPC a PPF para establecer propósitos 
y forma de funcionamiento del Programa de Acompañamiento.



128

Durante el tiempo de funcionamiento del programa han partici-
pado en el proceso de entrenamiento más de 120 personas de los 
cuales han estado como acompañantes más de 80. Quienes han par-
ticipado de esta experiencia han dado testimonio del cambio que ha 
vivido al compartir con las comunidades y las iglesias el trabajo por 
los derechos humanos, por justicia y por la paz en Colombia. La ex-
periencia de estar con las comunidades y sentir que contribuyen con 
la protección de vidas y de procesos sociales está permitiendo que 
las iglesias redefinan sus relaciones de cooperación en la misión y la 
forma de anunciar el evangelio como buenas nuevas de paz para los 
que sufren pobreza, violencia y persecución en Colombia y en otros 
lugares del mundo.

PROGRAMA ECUMÉNICO DE ACOMPAÑAMIENTO PARA 
LA PAZ EN COLOMBIA (PEAC)

Este programa se organizó con participación de diversas igle-
sias en Colombia entre las cuales estaba la Iglesia Presbiteriana de 
Colombia y con la cooperación de la familia protestante de Estados 
Unidos y Europa. Esta iniciativa surgió en el marco de la reunión del 
Grupo Regional del CLAI (Consejo Latinoamericano de iglesias) y el 
CMI (Consejo Mundial de Iglesias) realizada en Bogotá, Colombia, 
del 07 al 09 de octubre de 2009, donde se aprobó el acompañamiento 
ecuménico a la situación en Colombia; teniendo en cuenta la aguda 
crisis humanitaria en Colombia, producto del conflicto armado y otros 
factores, donde además había un claro reclamo de las víctimas de 
contar con acompañamiento internacional; un acompañamiento que 
protegiera y salvara vidas.

El PEAC se sustentó en el testimonio bíblico de la presencia de 
Dios que acompaña a su pueblo, que fue asumido por las Iglesias y 
organizaciones nacionales e internacionales que participaron de este 
programa como un llamado de Dios para contribuir con la protección, 
la incidencia y el fortalecimiento de los procesos sociales de las co-
munidades que trabajan por retornar o permanecer en sus tierras. De 
esta manera se promovieron un conjunto, acciones para la defensa de 
los derechos humanos, en el marco de Derecho Humanitario Interna-



129

cional y el Derecho Internacional de los DDHH, el protagonismo de las 
comunidades en la búsqueda de una paz justa y negociada conforme 
la visión cristiana y como expresión del rol profético de la Iglesia y 
aporta en los procesos de reparación en medio de la violencia que 
han sufrido dichas comunidades en la búsqueda de la paz. 

El Programa permitió la presencia física de personas de las igle-
sias y de la comunidad ecuménica internacional en comunidades en 
donde hay una presencia de iglesias y organizaciones ecuménicas 
nacionales procurando el fortalecimiento de las capacidades organi-
zativas y la promoción de acciones para la incidencia. Para esto se 
contó con un equipo nacional de incidencia y se logró tener un grupo 
de acompañantes internacionales en San Onofre, Sucre que posibilitó 
la presencia en comunidades de esta región que habían sufrido la 
violencia y estaban en peligro. Así, el PEAC fue una presencia pro-
tectora y a la vez es una respuesta sensible en la que se apoya a 
las comunidades para convertirse en agentes de su propia protección 
(Evaluación del PEAC).

DIÁLOGO INTERECLESIAL POR LA PAZ EN COLOMBIA-
DIPAZ

El Diálogo Intereclesial por la Paz de Colombia (DiPaz), es un 
proceso que está animado por representantes de iglesias y organiza-
ciones basadas en la fe que han venido participando y articulándose 
durante los últimos cinco años en proceso sociales y acompañando 
comunidades que trabajan en la construcción de paz con justicia des-
de la acción noviolenta, la búsqueda de verdad y justicia que permita 
una verdadera reconciliación en Colombia.

Su objetivo es construir e implementar una agenda común desde 
iglesias y organizaciones cristianas que permita la incidencia pública 
a partir de la recuperación de las lecciones y aprendizajes de expe-
riencias de construcción de paz de las comunidades de fe, procesos 
eclesiales en Colombia y del trabajo por la paz y la reconciliación del 
movimiento ecuménico nacional e internacional.



130

Desde su fundación, DiPaz trabaja en el apoyo a la salida ne-
gociada al conflicto armado interno, al antimilitarismo y a la acción 
no violenta, para la materialización de la verdad, la justicia y la re-
conciliación. En desarrollo de este propósito incidió en el proceso de 
paz entre el Gobierno Nacional y las Farc-Ep y hace seguimiento al 
diálogo con el Ejército de Liberación Nacional (ELN). Desde el pri-
mero diciembre de 2016, fecha en que entró en vigor oficialmente el 
Acuerdo sobre Cese al Fuego y Hostilidades Bilateral y Definitivo y 
Dejación de las Armas (en adelante ACFHBD y DA) entre el Gobierno 
Nacional y las Farc-Ep, más conocido como el Día D, DiPaz inició la 
tarea de veeduría humanitaria aprovechando sus dos Casas Humani-
tarias de Protección, ubicadas en Santander de Quilichao (Cauca), y 
en Apartadó (Antioquia), desde las cuales realizó acciones de veedu-
ría humanitaria a las Zonas Veredales Transitorias de Normalización 
(en adelante ZVTN) La Elvira y Pueblo Nuevo (Cauca), Llano Grande 
(Antioquia), y los Puntos Transitorios de Normalización (en adelante 
PTN) Monterredondo (Cauca), Gallo (Córdoba) y La Florida (Chocó), 
acompañando a las comunidades, realizando labores de protección y 
pedagogía para la paz (Dipaz 2018).

DIPAZ implementa en la actualidad los proyectos: (i) “Fortaleci-
miento de DIPAZ desde un enfoque de género, territorial y acción in-
cidente” financiado por la Federación Luterana Mundial, y (ii) “Avan-
zando en una sociedad éticamente mejor preparada para asumir los 
compromisos de construcción de paz” financiado por la Unión Euro-
pea. Con los cuales DIPAZ busca lograr transformaciones en actitu-
des e imaginarios en favor de la reconciliación, la acción noviolenta y 
la construcción de paz desarrollando un proceso de fortalecimiento de 
las regiones que hacen parte de la red y una pedagogía dirigida a per-
sonas con liderazgo religioso e integrantes de la membresía, median-
te tres Casas/Oficinas Humanitarias y una Escuela de Noviolencia.

COMISIÓN DE PAZ DE LA IGLESIA PRESBITERIANA DE 
COLOMBIA

La Asamblea del Sínodo de la IPC realizada en marzo de 2016 
en el contexto y para fortalecer su aporte a los diálogos de paz que 



131

realizaba el gobierno colombiano y las FARC EP, nombró una comi-
sión permanente de Paz. Este comité fue integrado por personas con 
experiencia y formación en temas de derechos humanos y paz de los 
presbiterios y de la CUR para promover espacios de intercambio y 
aprendizajes a partir de experiencias de desarrollo comunitario y ecle-
sial que contribuyan a la paz. Las orientaciones que esta asamblea 
definió para esta comisión son las siguientes:

1.	 Un trabajo constante, continuo y enfático desde los púlpitos, 
desde las distintas reuniones de las congregaciones, de las 
instituciones educativas, etc. Este proceso educativo debe 
producir una generación de líderes presbiteriano que sean 
constructores de paz y vivan la vocación comprometida de la 
IPC en la construcción de la Paz. 

2.	 Diseñar medios didácticos, escritos y audiovisuales para la 
pedagogía de la Paz para desarrollo en la Escuela Dominical, 
el trabajo con los distintos grupos (jóvenes, mujeres, pre-juve-
niles, niñez, adultos mayores, parejas, etc.)

3.	 Recomendar a la Universidad Reformada trabajos de Investi-
gación sobre la Paz, la superación de la violencia, la defensa 
y acompañamiento de las víctimas; las posibilidades de ase-
sorar proyectos de desarrollo socio-económico que ayuden a 
superar la exclusión económica.

4.	 Participar en y con las distintas plataformas y organizaciones 
sociales y ecuménicas que tienen un compromiso en la cons-
trucción de la paz, la defensa de la vida y la lucha por el bien-
estar de los más pobres de nuestra sociedad.

5.	 Trabajar con y a favor de las víctimas en procesos de repa-
ración, atención psico-social, psico-afectiva y reconciliación. 
Junto con esto acompañar procesos donde las personas que 
han estado en grupos armados se integran a la vida civil y 
política.

6.	 Trabajar con los organismos ecuménicos internacionales y na-
cionales en procesos de verificación, instando a las partes al 
cumplimiento de los acuerdos.

7.	 Insistir al gobierno colombiano que avance en los diálogos de 
manera pública con el ELN para que se logre un acuerdo de 



132

paz.
8.	 Instar al gobierno colombiano para que en el desarrollo legis-

lativo de los acuerdos de Paz, tenga en cuenta la necesidad 
de cerrar las brechas de desigualdad económicas y de ex-
clusión, no decrete una reforma tributaria que profundice la 
exclusión y ni que por la paz se incremente la deuda pública. 

9.	 Incluir como ejes transversales del quehacer de la IPC como 
aporte a la construcción de la paz y la reconciliación el trabajo 
de los Derechos Humanos, los derechos sexuales y reproduc-
tivos, la interculturalidad, lo interreligioso, la perspectiva del 
cuidado de la creación y la justicia de género.

Esta comisión mantiene un plan de trabajo nacional a partir de lo 
que hacen los presbiterios, por lo que realizó un balance del trabajo 
por la paz que realizan estos. Presentó informe y fue ratificado en la 
asamblea del sínodo realizada en marzo de 2018 en Medellín. Su 
trabajo se ha enfocado en participar en diversas plataformas socia-
les, redes ecuménicas e interreligiosas de paz, acompañar espacios 
donde se reubicaron personas que hicieron dejación de las armas 
en la Costa Caribe, en Urabá, Tolima y Meta, ha realizado iniciativas 
educativas de manera articulada con la Unireformada y de incidencia 
nacional e internacional por el cumplimiento del acuerdo de paz entre 
el gobierno colombiano y las FARCs, así como para que se reanuden 
los diálogos con el ELN. En este trabajo se ha tenido el apoyo de la 
Comunión Mundial Reformada y la Iglesia Presbiteriana de Estados 
Unidos.

DESAFÍOS PARA SEGUIR APORTANDO EN LA 
CONSTRUCCIÓN DE PAZ.

Al iniciar este texto compartí que la tradición eclesial presbiteria-
na llegó a Colombia con una propuesta educativa y eclesial de tra-
bajo por la paz en un tiempo de profundos conflictos políticos con 
el apoyo de personas liberales que buscaban desmontar el Estado 
colonial para establecer una sociedad republicana moderna. Así el 
presbiterianismo, llega con una propuesta de contribuir con una so-
ciedad con mayor democracia e inclusión social en un contexto donde 



133

el poder político y religioso estaban ligados por intereses comunes 
de mantener sus privilegios y el control sobre toda la sociedad. Creo 
que durante su historia la Iglesia Presbiteriana ha intentado superar 
este contexto que le permita hacer su contribución para que Colombia 
pueda ser un país moderno con aportes por medio de la educación, 
el servicio social y la vivencia de la fe reformada para que podamos 
como colombianos vivir reconciliados y en paz.

Está modesta contribución se ha visto afectada por una lógica y 
acciones de los sectores dominantes que parecen persistir en la vio-
lencia en Colombia, las cuales no permiten que otras formas de pen-
sar y organizar la sociedad tomen fuerza y se consoliden ya que se les 
pone muchos obstáculos para que se desarrollen o son eliminadas. 
Estas lógicas se reproducen a nivel político, social y también al interior 
de las mismas iglesias.  A partir de esta forma de pensar se han eli-
minado líderes y movimientos políticos, sociales o estos últimos han 
tenido que salir de país para poder seguir con vida. Por parte de las 
iglesias, un ejemplo reciente, es de un gran sector de iglesias evan-
gélicas, que, como minoría, durante muchos años trabajaron para ser 
reconocidas y tener los mismos derechos de la Iglesia Católica, pero 
hoy desconocen los derechos de otros grupos minoritarios que sufren 
violencia y discriminación.

Creo que para que podamos seguir avanzando en estrategias y 
planes que hagan posible la reconciliación y la paz en Colombia ne-
cesitamos aprender a valorar y no impedir que la diversidad en todas 
sus formas de desarrollo. Es importante que las diversas expresiones 
políticas que existen en nuestro mundo tengan garantías para ha-
cer su trabajo en nuestro país. Por parte de las iglesias necesitamos 
aprender a valorar esta diversidad y no imponer nuestra visión del 
mundo al resto de la sociedad. Hoy sabemos que la vida es posible 
gracias a su inmensa o infinita capacidad de producir diversas formas 
de manifestarse y el espíritu de Dios en pentecostés dio ejemplo que 
es posible que en esta gran diversidad nos entendamos para que po-
damos vivir en paz como humanidad y en Colombia. 



134

BIBLIOGRAFÍA

Acta de la LXVIII Asamblea del Sínodo de la Iglesia Presbiteriana 
de Colombia. Bogotá, marzo 12 de 2016 y documento de orientación 
a la Comisión de paz.

Carta y declaración de Principios de la Red Ecuménica de Colom-
bia. Febrero de 2014.

Castillo G y Pérez I (2010). La influencia religiosa en la conciencia 
social de Orlando Fals Borda. CUR. Barranquilla, Colombia.

Declaración de la consulta colombiana. Iglesia Presbiteriana de 
Colombia. Barranquilla, Colombia. Junio de 1965:

Dipaz (2018). Estructura y funcionamiento del Dialogo Interecle-
sial por la Paz en Colombia (2018). Bogotá.

Evaluación del PEAC (2013). Evaluación de desempeño en expe-
riencia piloto de acompañamiento. PEAC.

Fals Borda, O. (2009). Uno siembra su propia semilla, pero ella 
tiene su propia dinámica. Cuadernillo, 49.

Informe del Plan de Paz. 1997-1999. Forjadores de Paz. Consejo 
Latinoamericano de Iglesias.

Pérez V. (2016). Los orígenes de la teología de la liberación en 
Colombia: Richard Shaull, Camilo Torres, Rafael Ávila, Golconda, sa-
cerdotes para América Latina, cristianos por el socialismo y Comuni-
dades Eclesiales de Base. En revista: Cuestiones Teológicas. No. 99.

Recuento histórico (1987). Publicado en la constitución de la Igle-
sia Presbiteriana de Colombia de 198.

Rodríguez J. (2004). Primeros intentos de establecimiento del 
protestantismo en Colombia. En el libro: Historia del Cristianismos en 
Colombia. Tauros. Bogotá, Colombia.



135

Rodríguez J. (2019). Hacia una historia del protestantismo en Co-
lombia. Universidad Pontificia Bolivariana. Bogotá.

Moreno P. (2004). Protestantismo histórico en Colombia. En el 
libro: Historia del Cristianismos en Colombia. Tauros. Bogotá, Colom-
bia.

Moreno P. (1990). La educación protestante durante la moderni-
zación de la educación en Colombia 1869 – 1920. Revista Síntesis 
No. 10. Paraguay.

 
Restrepo G. (2016). Seguir los pasos de Orlando Fals Borda: reli-

gión, música, mundo de la vida y carnaval. En revista: Investigación y 
desarrollo. Volumen 24. No. 2.








